
1 

 

ДЕПАРТАМЕНТ СМОЛЕНСКОЙ ОБЛАСТИ 

ПО ОБРАЗОВАНИЮ, НАУКЕ И ДЕЛАМ МОЛОДЕЖИ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ШАГ В НАУКУ 

Духовная традиция земли Русской: 
культурно-исторический 

и религиозно-философский аспекты 

 

 

 

 

Часть I 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Смоленск 

2013 



2 

 

УДК 1(091) 

ББК 87 

 

С23 

 

 

 

 

 

ШАГ В НАУКУ. Духовная традиция земли Русской: 
культурно-исторический и религиозно-философский 
аспекты. – Смоленск: ГАУ ДПОС «СОИРО», 2013. – 192 с. 

 

 

 

В сборнике представлены материалы конференции для 
популяризации и поддержки научного творчества студентов 

и обучающихся. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
ISBN 978 –5 –905935 –04 –6  © Департамент Смоленской области 

          по образованию, науке и делам молодежи, 2013 

         © ГАУ ДПОС «СОИРО» 



3 

 

Из глубины веков 

(о православных традициях моей семьи и школы) 
 

Базилевская Анна, 
обучающаяся 7 класса МБОУ СОШ №2 г. Ярцево 

 

Смоленщина - любимая нами земля. Наша Родина. Это 

земля наших предков. Наши истоки, которые нас питают, дают 

силы, наполняют жизнь смыслом. Смоленщине – 1150 лет! Важ-
но помнить и знать историю своего Отечества, чтобы прервать 

эту связующую нить времен, чтобы вписать в историю дела, до-
стойные памяти наших предков. Память о них сохранилась на 

страницах летописей, в надгробиях, монументах, воспоминани-
ях известных смолян и, конечно же, в православных традициях 

наших предков. Мне 13 лет. Я, как и мои сверстники, живу в не-
простое время, когда все опять только начинается. Я верю, что 

страну ждет успех: мы молодые, постараемся сделать все, чтобы 

наш Смоленский край стал еще краше. А для этого мы должны 

знать свои корни, свои истоки, свои традиции, благодаря кото-
рым жила, живет и будет жить моя Родина. 

Традиционный православный уклад жизни смолян пред-
полагает некую цикличность: от рождения до смерти жизнь пра-
вославного смолянина – христианина была связана с верой 

и церковью. Это соблюдение еженедельное воскресное посеще-
ние храма, начало дня с молитвы и завершение его молитвой. 
Молитвы перед едой и началом дела, благодарение Бога после 

его завершения и т. д. Вот те традиции, которых православные 

Смоляне всегда придерживались и которые сегодня, к счастью, 
успешно возрождаются. Ибо это та основа, без которой жизнь 

превращается в хаос. Традиционным становится и наше миро-
воззрение: вера в Бога, уважение старших, послушание детей, 
приобщение к православным праздникам, правильное отноше-
ние к скорбям, традиционному быту, танцу, кухне... Традиции 

возрождаются, так как ведут к спасению души, выражают непо-
средственное отношение к сути христианской жизни. Снова 

икона в русском дому размещается в красном углу, т. е. входишь 

в дом – и глаза на икону натыкаются, рука ко лбу тянется. 



4 

 

Моя семья благодаря бабушке верующая. Мы отмечаем 

все православные праздники и храним их традиции. Соблюдаем 

обычаи и стараемся жить по Божьим запо-
ведям.  

Любимый праздник нашей семьи 

это – Пасха. Весь православный мир, 
с большой радостью отмечает Пасху. На 

этот праздник все говорят: «Христос Вос-
креси» и так же отвечают на это привет-

ствие «Во истину Воскреси». Это означает, что в этот святой 

день воскрес Иисус Христос, который был зверски измучен, 
распят на кресте. В этот день люди ходят в церковь, слушают и 

поют христианские песни. Наша семья так же отмечает этот свя-
той праздник. Мы с родителями красим куриные яйца. По ста-
рому русскому обычаю это делается при помощи шелухи от лу-
ка. В кастрюлю помещаются яйца и шелуха лука, заливаются 

водой и варится. Но в наше время, при помощи современных 

технологий, куриные яйца красятся пищевым красителем, и это 

выглядит очень красиво. Так же на стол подается пасхальный 

кулич. Он  приготавливается из яичного белка, который взбива-
ется вместе с сахаром. Сам кулич приготавливается из теста, 
изюма и различных вкусовых добавок. На этот праздник у нас 

дома очень весело. Мы все выбираем по одному яйцу и ударяем 

по очереди, если яйцо от удара разбилось о другое яйцо, то его 

владелиц проиграл. Я очень люблю праздник Святой Пасхи, это 

праздник приносит в наш дом веселья, яркий свет и положи-
тельные, высокоэнергетические эмоции. 

Я учусь в выпускном классе православной школы. Там мы 

изучаем закон божий, песни к праздникам, разыгрываем поста-
новки, отмечаем православные праздники, совершаем поездки 

по святым местам. 
В этом году я с бабушкой ездила 

на пояс пресвятой Богородицы. В этот 

день был сильный мороз и гололед, как 

говорит моя бабушка «Бог посылает нам 

препятствия и не каждый сможет прой-
ти к такой святыни». Но мы, несмотря 



5 

 

на все дошли и притом очень быстро, когда люди стоят, по 10–12 

часов мы прошли за 3 часа. Какое же это чудо! Сколько радости 

и волнения пережил каждый из нас! Еще бы: прикоснуться 

к Чуду, ощутить радость и благодать. Я поняла, что такие мгно-
вения делают людей добрее, терпимее по отношению друг 

к другу. Благодаря таким минутам мы начинаем чествовать свою 

душу и душу близких нам людей. 
Так же моя семья любит празд-

ники Масленицу, Духов день, Троицу 

которую в Ярцеве бабы именуют зеле-
ными Святками. С утра в Троицу идем 

в храм, а затем всей семьей едем в лес, 
куда-нибудь к реке. Возле березок во-

дим хороводы, поем песни, бросаем в речку венки, А еще прямо 

под березками устраиваем обед, где все с земли и грядки. Перед 

обедом читаем молитву «Отче Наш». Я люблю, когда бабушка 

печет грибной омлет. Для чего тушит в масле грибы вместе 

с взбитыми белками, затем заливает их желтками с добавлением 

муки и тушит все в духовке. Вкусно! Православные традиции в 

нашей семье – основа нашего благополучия, любви друг к другу. 
Они нас объединяют, делают по-настоящему близкими и родны-
ми. 

Я учусь во 2 средней школе, старейшем учебном заведе-
нии нашего города. Моей школе 130 лет! Мы отмечаем право-
славные праздники, мероприятия патриотического характера, 
вечера встреч с выпускниками школы и театрализованные фе-
стивали военной песни «Фронтовой привал», занятия в студии 

«Фламинго», где 4 года занимаюсь я. Мы любим свою школу 

и бережно храним ее традиции, лучшая из которых – Маслени-
ца. Он нас всех объединяет. Сколько радости и веселья в нем. На 

масленицу мы разыгрываем спектакли, устраиваем конкурсы, 
после чего праздник перемещается в столовую, где приготовле-
ны столы с угощениями. Продолжается праздник во дворе шко-
лы, где устраиваются состязания, катания на лошадях. В завер-
шении собираемся вокруг огромного костра, сжигаем чучело 

зимы и радуемся приходу весны! А в начальном звене есть мно-
голетняя традиция – отмечать День Матери. Мать-берегиня се-



6 

 

мейного очага. Ей, матери, по давней традиции мы отдаем дань 

уважения в этот день. Мамы вместе с нами отдыхают, участвуют 

в забавных конкурсах. Мать надо жалеть и любить. Ведь не зря 

говорят: «Родина – вторая мать». Так всегда было на Руси. Вот 

почему никто не может нас одолеть – мы с детства учимся лю-
бить и защищать свой дом и Родину как мать! 

Это потому, что выжить и сохранить  свою уникальность 

мы сможем, только сберегая и передавая наше духовное насле-
дие, духовные ориентиры, на которых столетиями создавалась 

наша история, наша культура. А это значит, что долг каждого из 

нас – приобщаться к православным традициям. И нет у нас ино-
го пути, ибо это покаяния перед Богом за 70 лет бездуховности и 

греха. Так думаю я, и так, надеюсь, думает каждый, кто живет на 

этой Земле! 



7 

 

Спасение ценностей Смоленского музея-заповедника 

в годы Великой Отечественной войны 1941-1945 гг. 
 

Панков Илья, 
обучающийся 10 класса МБОУ СОШ № 33 г. Смоленска 

 

25 сентября – особенный день для жителей Смоленщины. 
Этот день в далеком 1943 году стал днем освобождения области 

от немецко-фашистских захватчиков. Два года, два месяца и 10 

дней хозяйничал враг на Смоленской земле… 

Страшная картина разоренного Смоленска предстала пе-
ред советскими войсками, когда они вошли в город: всюду ды-
мились развалины, вместо вековых деревьев обугленные пни, 
рытвины на месте трамвайных путей и пустые улицы. Обезлю-
девший город. С карандашом в руках и листком из школьного 

альбома бродил по родному городу и не узнавал его военкор, 
смоленский художник  Виталий Бухтеев. Вид опустошенного 

города врезался в память, ложился на бумагу. Художник спе-
шил запечатлеть увиденное, оставить документальные свиде-
тельства в рисунке. Еще дымятся развалины сгоревших домов, 
сиротливо смотрят пустыми глазницами когда-то горделивые 

сооружения архитекторов. Остовы зданий вместо старинных 

особняков, пепелище и одинокие костяки печных труб вместо 

целых районов Смоленска… Свирская церковь, поруганная, об-
горевшая, но устремленная к небу, как бы парящая над зем-
лей… Мы узнаем в рисунках Бухтеева и центральные улицы 

города, и Успенский Собор – устремленный ввысь, не поко-
рившийся врагу. Ничто не ускользнуло от внимания художника-

графика. Главы собора словно стремятся прорваться к небу от 

поруганной, израненной врагом земли. Сколько же понадобится 

сил для восстановления города! Художник  запечатлел в аква-
рельном рисунке и флигель художественной галереи, вернее, то, 
что от него осталось. Весна 1944 года. Весенняя зелень обвола-
кивает обожженные стены – природа словно пытается укрыть 

израненную землю. Будет отремонтирован флигель, будет вос-
становлен и музей «Русская старина»… 



8 

 

Но что же стало с музейными сокровищами? В те страш-
ные июльские дни, когда первые бомбы с вражеских самолетов 

превратили цветущий город в руины, о музеях попросту забыли.  
В Смоленске к началу войны было открыто девять экспо-

зиций разных направлений: картинная галерея, отдел природы, 
на Краснофлотской – исторический отдел, историко-

революционный – на Соборном дворе, художественный отдел – 

по улице Крупской. Отделы музея располагались в семи зданиях 

в разных частях города. Коллекции были богатейшие, отлича-
лись редкой полнотой и разнообразием. После революции со-
брания пополнялись за счет новых поступлений произведений 

живописи, иконописи, фарфора, стекла, рукописей, старопечат-
ных книг, высокохудожественных произведений из драгоцен-
ных металлов. Спасение музейных ценностей целиком зависело 

от самоотверженности, исключительной ответственности му-
зейных работников. Перед войной в музеях города работали бо-
лее 72 сотрудников. В самом начале войны мужчины ушли на 

фронт, женщины с детьми уехали, а те, кто остался, ночью де-
журили в отделах, днем уходили рыть окопы и противотанковые 

рвы. Когда началась война, собрания отделов и фонды находи-
лись на своих местах. Прифронтовой город по ночам освещался 

светом пожарищ. В ночь на 5 июля 1941 г. во время фашистской 

бомбардировки загорелась крыша церкви Св. Иоанна Богослова, 
где располагался исторический отдел. Медлить с вывозом цен-
ностей было нельзя, и работу по спасению коллекций взяла на 

себя зав. отделом истории, заместитель директора по научной 

части Ефросинья Васильевна Буркина. 
Этим же июльским днем ей удалось встретиться с заме-

стителем председателя облисполкома Соколовым, чтобы попро-
сить два вагона для эвакуации музейных экспонатов. Ей выде-
лили один товарный вагон. Днем и ночью, часто под артобстре-
лом, возили на машине, на старой полуторке с раненым шофе-
ром, на телеге, носили на руках все, что было под силу хрупким 

женщинам. За сутки вагон был загружен до потолка. 
В ночь на 9 июля, в последнюю минуту перед отправлени-

ем вагон с музейными ценностями был прицеплен к составу 

с заводским оборудованием. Четыре женщины сопровождали 



9 

 

груз. Лишь 24 июля состав добрался до Горького, а город не 

принимал, так как был перегружен эвакуированными людьми, 
предприятиями, музеями. И опять Ефросинье Васильевне при-
шлось проявить и выдержку, и настойчивость, умение убеждать 

людей. Благодаря своим организаторским способностям, в усло-
виях военной неразберихи, ей удалось добиться разрешения 

разместить оставленные на перроне экспонаты в здание, где уже 

находились коллекции Ленинградских музеев. Выехав из Смо-
ленска без вещей, продуктов, люди голодали, жить было негде, 
однако музейщики и в таких условиях выполняли свою работу. 
Экспонаты, вывезенные из Смоленска, были разобраны, уложе-
ны в ящики, картины вынуты из рам и накатаны на валы, была 

составлена опись эвакуированного. Выяснилось, что сотрудники 

музея привезли в Горький 26.052 экспоната. 
Даже в условиях спешной эвакуации музейщики сумели 

отобрать все наиболее ценное. Так из двух работ И.К. Айвазов-
ского вывезли одну – «Зимний обоз в пути» (1857), как редкую 

в творчестве мариниста Айвазовского. И мы с вами  сейчас име-
ем счастливую возможность увидеть в Смоленской Художе-
ственной галерее огромное пространство в морозной дымке не-
подвижного воздуха, длинные тени, протянувшиеся от притих-
ших домиков, от поднятого вверх колодезного шеста, мы можем 

бесконечно восхищаться гаммой цвета, тончайшими переходами 

его от зеленоватой замерзшей воды до серо-голубого неба. Вы-
возилась в Горький  скульптура. В эвакуации побывали и благо-
получно вернулись «Черкесы, убегающие от погони» Е. Лансер-
ре и «Волхова» М. Врубеля. 

Сотрудникам музея пришлось перевозить свою коллек-
цию из Горького  в Новосибирск, когда угроза захвата города 

стала реальной. В дневниковых записях Е.В. Буркиной читаем: 
«Не простил бы мне Смоленск, что я вывезла музейные сокро-
вища из одного огня в другой. А самым строгим судьей для себя 

была я сама». 

Коллекции музея побывали не только в Горьком, Новоси-
бирске, но и в Томске.  

И лишь в июле 1945 года вернулись в Смоленск. Выве-
зенное и спасенное Е.В. Буркиной – только часть музейных 



10 

 

ценностей Смоленска. Многое оставалось и в стенах музеев, 
в экспозиции, в фондах хранилища.  

Масштабы разграбления были ужасающими, вагонами 

фашисты увозили редкие старопечатные книги, рукописи, кар-
тины, скульптуру, предметы прикладного искусства. Был разо-
рен исторический музей, располагавшийся в церкви Св. Иоанна 

Богослова. Книги, древнее оружие было в беспорядке разброса-
но по полу, и этот разгром чинили не обыкновенные грабители, 
а команда из профессиональных историков, книговедов, архи-
вистов. Устраивая погромы, гитлеровцы сознательно разрушали 

культуру народа, духовную память его. 
Большая часть живописных полотен находилась в здании 

«Русская старина». С 15 января 1942 года Вермахт размещает 

в нем сначала госпиталь с туалетами на первом этаже, потом 

казармы. Экспонаты, предварительно переписанные по залам, 
были перенесены на второй этаж, часть из них - на чердак музея, 
в залах на первом этаже осталась мебель, принадлежавшая 

М.И. Глинке, бронзовая скульптура М. Антакольского. Немец-
кие солдаты уничтожили мебель, а работу скульптора преврати-
ли в мишень – забавляясь, швыряли в нее бутылки. 

Наступает февраль 1943 года, который в корне меняет 

планы немецкого командования. Фашисты спешно начинают 

упаковывать ценности. Все материальные ценности – по переч-
ню это 1370 позиций – отправляются в Вильнюс. 50 ящиков 

с экспонатами. В них 40 икон, 309 живописных полотен, 33 

скульптуры, 333 предмета прикладного искусства, более 200 

археологических коллекций. 22 марта 1943 был составлен акт, 
где сотрудники музея фиксируют обстоятельства упаковки, из 

которого мы узнаем: «Бюро штаба Розенберга вывезло из музея 

в г. Вильно 50 (пятьдесят) ящиков с экспонатами Смоленского 

гор. музея им. кн. Тенишевой. Из них 35 ящиков с экспонатами 

музея (фарфор, хрусталь, майолика, резьба, иконы, статуи и 

пр.), одиннадцать (11) ящиков с книгами и гравюрами и четыре 

ящика с иконами, перенумерованными римскими цифрами (1, 11, 

111, 1V). Во все ящики вложены списки содержимого ящиков». 
В ящиках, помеченных римскими цифрами, находились 11 

икон 15–17 веков, представляющих особую историческую цен-



11 

 

ность. В руках у немцев оказались «Покров Пресвятой Богоро-
дицы, «Восхождение Илии Пророка», «Спас на Престоле», 
«Вход Господень в Иерусалим», «Страшный суд», «О тебе ра-
дуется», «Георгий Победоносец на коне», «Апостол Павел», 
«Апостол Петр», «Архангел Гавриил». Кроме того рукописи 

18–19 веков. А еще 14 автографов Петра 1, Анны Иоанновны, 
Петра 111, Елизаветы Петровны, Екатерины 11, Николая 1. 

Экспонаты были вывезены в Польшу. И так случилось, 
что судьба привела русского офицера Александра Сидоровича 

Павлова в имение немецкого генерала барона фон Штеренберга 

(Штенберга). После освобождения части территории Польши 

в январе 1945 г. он был назначен комендантом Кротошинского 

уезда. Однажды в окрестностях г. Козьмина, войдя в имение ге-
нерала, офицер обнаружил, что весь первый этаж забит ящика-
ми, продуктами. Вскрыв 4 ящика, военные увидели по наклей-
кам на предметах, что они принадлежат Смоленскому музею-

заповеднику. Павлов немедленно сообщил о находке в Смо-
ленск. 5 дней он ждал ответа, но Смоленск молчал, и А.С. Пав-
лов принимает решение  вывезти ценности на станцию. 

30 июня 1945 г. два больших вагона с экспонатами музея 

были отправлены в Смоленск в сопровождении ст. лейтенанта 

Григория Даниловича Саранчи и солдата Ивана Ивановича 

Брецкого. И уже во второй половине июля «груз» прибыл 

в Смоленск. Многие возвращенные предметы были в плачевном 

состоянии, живописные произведения требовали серьезной ре-
ставрации. Уникальную, ювелирную работу провели реставра-
торы. 61 предмет, находящийся сейчас в экспозиции, пережили 

свое второе рождение. 
В 1947 году художественная галерея уже принимала сво-

их первых посетителей. Казалось бы, не до музеев, когда люди 

живут в подвалах, в башнях крепостной стены, разрушены шко-
лы, взорваны дороги, весь город - сплошные руины. Но люди 

войны особенно чутки к красоте. Их привлекает «тихая жизнь» 

голландских натюрмортов, зимний пейзаж Асселейна, теплота 

и изящество французской скульптуры «Девушка с Амуром». 
Министерство культуры стало издавать Сводный каталог 

культурных ценностей, похищенных и утраченных в период 



12 

 

Второй мировой войны. Предусмотрено издание 30-ти томов 

этого уникального научного труда. В 2005 году был выпущен 

седьмой том, состоящий из двух книг, в котором мы найдем 

список утраченного в годы войны из Смоленского музея-

заповедника. В Смоленский каталог включено 14.675 предме-
тов. Потери огромны, но всегда остается надежда, что потерян-
ные музейные ценности не уничтожены, не утрачены, а хранят-
ся в частных коллекциях, возможно, спрятаны в тайных храни-
лищах и ждут возвращения. 
 

Источники: 
 

• Музейный вестник IV–V// Смоленск. 2012–11, с 9. 

• Провинциальный художественный музей в изменяющи-
еся России // Сборник докладов научно-практической конфе-
ренции – Смоленск, 2001. 

• Немецкая живопись XVII – начала XX веков из собрания 

Смоленского музея-заповедника. Каталог выставки – Москва – 

Смоленск, 2005. 

• Княгиня М.К. Тенишева. Впечатления моей жизни. – 

Смоленск, 1999. 

• ОГБУК – «Смоленский государственный музей – запо-
ведник». Голландская живопись XVII века. Альбом. Каталог – 

Смоленск, 2011. 

• ОГУК «Смоленский государственный музей-

заповедник». На Смоленском направлении. 1943 год. Хроника, 
события, судьбы – 2009. 



13 

 

И прежде чем быть Бородинскому бою, 
был бой у Смоленской стены… 

  

Обучающиеся МБОУ СОШ № 33 г. Смоленска 

 

Победа в войне!... 
Ощущаем её не столько в поверженном враге, 

сколько в духовном единстве живых и павших – 

вечно живых в памяти нашей. 
На войне познаются ценности истинные. 

Уповая на Веру, все от себя отдав, 
русский человек идёт к Победе. 

 

Отечественная война 1812 года взяла обильную смертную 

дань, оставив после себя израненное и измученное тело страны. 
Два события – Поле Куликово и Отечественная война, 

разделенные почти полутысячелетием, возвышаются над Росси-
ей огромными скорбными курганами. Они в сознании встают 

рядом потому, что там и там вместе с огневым и разящим ору-
жием действовало оружие духовное, скреплявшее защитников 

Отечества в единую плоть и единый дух, в цельную неодоли-
мую преграду. 

На Поле Куликовом под водительством двух вождей – 

князя Дмитрия Донского и Преподобного Сергия Радонежского 

– впервые вышла объединенная Святая Русь. Беспрестанно Сер-
гием выполнялась тонкая душетканная работа собирания руси-
чей с помощью Иисусовой молитвы в единый народ. На Поле 

Куликово Русь шла скрепленной в сыновнем и братском родстве 

– и как сыны Земли Русской, и как братья во Христе. 
Война 1812 года, как и в былые времена, подняла русского 

человека на защиту своей веры, своего Отечества. Народная 

душа, столетиями воспитанная в незыблемых нравственных 

и духовных правилах, в почитании Родины, обладает великой 

силой и крепостью, преодолеть которые врагу невозможно. 
Главная святыня войны 1812 года, чудотворный список иконы 

Одигитрии из надвратного храма Смоленской крепостной сте-
ны, находившийся в течение трёх месяцев при русской армии, 



14 

 

укреплял и воодушевлял боевые части. Барклай де Толли сооб-
щал: «Пресвятая Дева в безопасности, она уже у нас в лагере… 

Она, в торжественной колеснице, будет постоянно следовать за 

войсками…». Накануне Бородинского сражения по приказу Ку-
тузова её обнесли по всем рядам русских войск. Сам главноко-
мандующий «встретил икону и поклонился ей до земли». Нака-
нуне каждого крупного сражения перед Одигитрией служился 

молебен. 
Смоленская земля оказалась на переднем крае той войны. 

Здесь впервые поднялись и встали грудью на защиту Родины все 

слои населения, героически жертвуя собой. На Смоленскую гу-
бернию в наибольшей степени обрушилось военное разорение, 
здесь же и закончилась, в основном, сама война. Смоленская 

земля имеет особые исторические основания помнить Отече-
ственную войну 1812 года… 

Какие же методические инструменты выбрать учителю-

словеснику, чтобы в рамках учебного занятия современные дети 

«прошли» сквозь толщу истории, сосредоточенно пережили ге-
роические события той далёкой войны, осознанно «впитали» 

несгибаемую мощь духа русского человека, вставшего в 1812-м 

году на Смоленской земле препятствием тогда ещё Великой 

и непобедимой армии Наполеона? Какие методические приёмы 

использовать, чтобы оживить, воскресить в памяти «сухие исто-
рические сведения» о далёкой войне, о её славных, ярких свето-
чах-героях?  

Выбор пал на путевую заметку. И не случайно: особенно-
сти этого жанра журналистики способствуют «живому» пости-
жению детьми темы героизма и памяти Отечественной войны 

1812 года.  
Путевая заметка – это разновидность публицистического 

жанра, представляет собой описание важных и интересных со-
бытий, происшествий, встреч с разными людьми, с которыми 

автор сталкивается в ходе своего творческого путешествия. Тео-
ретики и исследователи журналистики (А.А. Тертычный, 
М.Н. Ким) различают путевую заметку и путевой очерк. Путе-
вая заметка характеризуется личностным характером повество-
вания. В заметке рассказывается о чувствах и ощущениях само-



15 

 

го автора, которые были вызваны прикосновением к Великой 

истории, к святости посещаемого места. 
Путевая заметка представляет собой одну из многих жан-

рообразующих форм трэвел-журналистики. Трэвел-

журналистика, от англ. travel journalism, – особое направление 

в массмедиа, сосредоточенное на предоставлении информации 

о путешествиях (от англ. travel) в контексте разработки таких 

тем, как география, история, культура, туризм и др. Трэвел-

журналистика представляет собой синтетическое направление, 
опирающееся на специальный предмет рассмотрения, описания, 
анализа, то есть информацию, связанную с путешествиями 

и туризмом, и, как следствие, аудиторию, соответственно заин-
тересованную в специфической тематике. 

В своих путевых заметках учащиеся рассказали, что уви-
дели интересного, чем восхитились, что поразило, что заставило 

задуматься при посещении славного места, связанного с памя-
тью событий 1812 года.  

Студентка-практикантка Смоленского государственного 

университета Лукашенкова Эльвира Викторовна проанализиро-
вала путевые заметки Тихона Шевкуна (профессионала журна-
листского мастерства, работающего в издательстве Сретенского 

монастыря в Москве) и составила для обучающихся памятку 

написания путевой заметки. Ею и воспользовались участники 

творческого путешествия для написания работы.  
Структура путевой заметки: 

1. Оригинальное вступление (Начало может быть таким: 
«Я хочу познакомить Вас…»; «Я расскажу вам…»; «Вы не по-
верите, но я был…»; или другой авторский вариант) 

2. Основная часть заметок (описание-рассказ выбранного 

места). 
Основная часть заметки должна быть корректной (грамот-

ной с точки зрения употреблённой лексики, логически оправ-
данной). В этой части заметки обязательно должно быть выра-
жено личное отношение к русской истории. 

3. Оригинальное заключение (необходимо закончить 

свою путевую заметку так, чтобы возникло желание посетить 

описанное место и увидеть всё своими глазами). 



16 

 

Получившиеся путевые заметки – это не столько учениче-
ские сочинения, которые были написаны в результате прогулки 

по Смоленску с эрудированным гидом, сколько размышления 

и даже открытия подрастающего поколения о ценности истории 

Смоленского края и Отечества в их жизни. Творческие работы 

свидетельствуют о понимании обучающимися своей причастно-
сти к героизму и славе предшественников, об осознанной любви 

и благодарности к героям-защитникам нашей Смоленской пра-
вославной земли. 

В путевых заметках дети рассказали, что увидели инте-
ресного в ходе экскурсий, чем восхитились, что их поразило, 
что заставило задуматься при посещении славного места, свя-
занного с памятью событий 1812 года. 

Приступая к творческой работе, перед учащимися была 

поставлена цель: познакомиться с жанром журналистики Путе-
вая заметка и написать творческие работы в данном жанре. 

Для этого ими решались следующие задачи: 1) пройти по 

местам памяти и славы 1812 года города Смоленска с экскурсо-
водом; 2) посетить новые экспозиции, посвящённые Отече-
ственной войне 1812 года в историческом музее; 3) изучить до-
полнительный исторический материал по теме «Отечественная 

война 1812 года», необходимый для написания путевых заметок. 
Приведу некоторые выдержки из творческих работ обу-

чающихся 7 и 6 классов. 
 

*** 

Велика и богата Россия. Границы её бесконечны, моря 

бездонны. Как не захотеть такое-то богатство иметь ворогу 

нашему? Вот и возжелал Наполеон поставить пред собою на 

колени святую Русь, опалить её огнём, устрашить мечом. Как 

грозная туча, заволокла огромная вражеская армия нашу Роди-
ну. От берегов Немана до матушки Москвы белокаменной до-
катилась волна вражеского нашествия. Но прежде чем ярким 

пламенем запылала древняя столица русских Царей, был бой 

у Смоленской стены… 

План Бонапарта был прост совсем: со своей Великой 

и непобедимой армией вступить на русскую землю, а там, через 



17 

 

Смоленск – на Москву. Но как могли смоляне пред французом 

на колени опуститься?!... И стал люд православный сабли то-
чить и мушкеты чистить, пояса туже затягивать… 

Начались бои кровопролитные: всюду сабель лязг, карте-
чи свист, мортир раскаты и – стон предсмертный. (…) (Миха-
ил Пупченков, 7 класс). 

 

Творческое путешествие началось с Краснинской дороги, 
по которой наступала тогда ещё великая и непобедимая армия 

Наполеона. Основная работа экскурсовода сосредоточилась 

в историческом центре города. Это и понятно: Молоховское 

предместье (сейчас это территория между костёлом и площадью 

Победы) и Королевский бастион (Лопатинский сад) – места, где 

развернулись самые кровопролитные бои 4–5 августа 1812 года. 
 

*** 

Одно из самых сильных впечатлений произвело на меня 

посещение сквера Памяти героев, центром которого является 

памятник с орлами. Его я заметила ещё издалека. Подойдя по-
ближе, я ясно различила на вершине большой каменной скалы 

двух могучих орлов, защищающих гнездо, к которому, обнажив 

острый меч, крадётся воин-галл в античных доспехах. Один 

орёл гордо распростёр свои сильные мощные крылья и цепкими 

когтями крепко держит за руку галла, который вот-вот нанесёт 

удар. Второй орёл закрывает собой гнездо, и, кажется, в любой 

момент готов взлететь и наброситься на неприятеля с тыла. 
С трепетом и восхищением я и мои одноклассники смот-

рели на грандиозное сооружение. Сразу было понятно, что гроз-
ные и сильные орлы ни за что не допустят врага к своему гнез-
ду. Нас поражало всё: и величественная скала, и могучие орлы, 
и карабкающийся к гнезду самоуверенный галл. 

Позже от экскурсовода мы узнали символику памятника: 
скала – Россия, гнездо – Смоленск, воин-галл олицетворяет 

наполеоновское войско, а орлы – это первая и вторая русские 

армии, соединившиеся под Смоленском. 
Много туристов посещает наш древний город-ключ и обя-

зательно гиды приводят их к памятнику с орлами – ведь он стал 



18 

 

символом Смоленска. (…) (Мария Францкевич, 7 класс). 
 

Война 1812 года - это не только пороховые бои, залитые 

кровью поля, выжженные города - война оставила нам героев. 
Пройдите по аллее Героев, где великие защитники нашей роди-
ны застыли в бронзовых бюстах, выстроившись в шеренгу перед 

фельдмаршалом М. Кутузовым, который как будто принимает 

парад своих генералов! Строго смотрят на нас генералы русской 

армии – армии победительницы: Михаил Богданович Барклай-

де-Толли, Пётр Иванович Багратион, Николай Николаевич Раев-
ский, Дмитрий Сергеевич Дохтуров, Дмитрий Петрович Неве-
ровский, Евгений Иванович Оленин. 

Торжественность, величие чувствуется на этом месте… 

 

*** 

Когда я посетила Королевский бастион,  
Увидела у его подножия могильный холм, 
Железную ограду, 
Четырёхгранный пирамидальный обелиск, 
Рельефный крест на грани лицевой. 
Спросила я: «Кто покоится здесь?» 

Мне ответили: 
«Это – могила генерала Скалона». 
5 августа, во второй день обороны Смоленска. Его полки 

сорвали неприятельскую попытку прорыва к Днепровскому мо-
сту. Со своими солдатами Скалон устремился навстречу непри-
ятелю… Картечная пуля сразила генерала наповал…  

Скалон был захоронен французами со всеми воинскими 

почестями в присутствии Наполеона. 
Бонапарт, восхищённый отвагой, решительностью и бес-

страшием генерала Скалона сказал: «Если бы в моей Великой 

армии были такие герои, как Скалон, весь мир я положил бы 

к своим ногам за один день!» 

И помыслила я с любовью: 
Антон Антонович Скалон – это нетленное имя! 
Погиб отважный генерал!  
Но жива память о тебе! (Наталия Бубненкова, 7 класс). 



19 

 

*** 

Как только я вошёл в Лопатинский сад, увидел величе-
ственный монумент, воздвигнутый в честь героических защит-
ников Смоленска от французских захватчиков 4–5 августа. 

Ну ж был денёк! 
Сквозь дым летучий  

Французы двинулись как тучи  

На наш Смоленск… 

4 августа солнце над городом взошло в густом пороховом 

дыму: французская армия обложила город с трёх сторон и нача-
ла одновременную атаку на предместья. Кровавые схватки 

и артиллерийская канонада шли на Рачевке, у Никольских во-
рот, в районе нынешней улицы Дзержинского. 

Но самые жестокие бои развернулись на Королевском ба-
стионе. Там, где сейчас стоит «колесо обозрения», валялись 

груды тел французских пехотинцев. Земля была пропитана кро-
вью. От гари и порохового дыма было невозможно дышать. 

В самый отчаянный момент, когда казалось, что неприя-
тель вот-вот возьмёт наши укрепления, русские солдаты пошли 

в контратаку и штыками сбросили французов с бастиона. 
Яростные рукопашные схватки возникали то тут, то там. 

Наполеон был взбешён, так как до победы, как он думал, 
рукой подать. Бонапарт приказал подвергнуть Смоленск беспо-
щадной пушечной бомбардировке. Применил, как бы сказали 

сегодня, тактику выжженной земли.  
Артиллерийский огонь не нанёс почти никакого вреда 

толстым крепостным стенам, но за ними разверзся настоящий 

ад. В Смоленске горело всё, что только могло гореть. Почер-
невшее небо расчерчивали зажигательные снаряды. По городу 

метались обезумевшие женщины, дети и животные, попавшие 

в страшную огненную ловушку. Грохот канонады, крик заживо 

сгорающих людей, треск рушащихся зданий – всё слилось 

в страшный гул. Издали Смоленск напоминал жерло вулкана. 
Многие французы вспоминали потом, что пожар города был 

ужаснее горящей Москвы.  
Когда я внимательно осматривал памятник, увидел вверху 

рельефное позолоченное изображение памятных медалей 1812 



20 

 

года, список с иконы Смоленской Божией Матери – нашей за-
ступницы, а под ней на массивном основании – рельеф с изоб-
ражением плана Смоленского сражения. Смоленская икона Бо-
жией Матери Одигитрия – это икона-воин, она, возимая 

М.И. Кутузовым за войском в обозе, тоже сражалась с францу-
зами. 

В ночь на 6 августа оставшиеся в городе русские генералы 

и офицеры собрались на военный совет – оборонять Смоленск 

дальше не было смысла… 

Осторожно вступающим в город французам достались 

только старые крепостные стены, дымящееся пепелище и груды 

обгоревших трупов. Именно в Смоленске Наполеон понял, что 

война может быть им проиграна… 

Удивительный памятник! Сколько ни посещаешь его, все-
гда остаётся желание вернуться сюда ещё раз. Это место силы 

духа русского человека, нескончаемой любви к Отечеству, оно 

«дышит» историей. Когда ко мне в гости приедут родственники 

и друзья из других городов, я обязательно приведу их сюда, по-
казывая город. (Егор Моисеенко, 7 класс) 

 

В своих путевых заметках ученики описали почти все па-
мятные места Отечественной войны 1812 года нашего родного 

города: храм надвратной иконы Божией Матери Одигитрии, 
с легендарного балкончика которого Наполеон наблюдал за 

своими войсками, переправляющимися через Днепр; «раненый» 

Авраамиевский монастырь, в стене которого по сей день можно 

видеть застрявшее французское пушечное ядро; Никольские во-
рота, через которые 6 августа в 8 часов утра въехал в город 

Наполеон; дом губернатора (теперь на этом месте здание школы 

искусств), где расположился Бонапарт; парк Блонье: здесь «от-
дыхали» солдаты французской армии, использовав в качестве 

постелей выброшенные из присутственных мест архивные бу-
маги; Свято-Успенский собор, куда император непобедимой ар-
мии вошёл в своей знаменитой треуголке, но величие храма 

настолько потрясло его, что он быстро обнажил голову; 
а неаполитанский король Мюрат заявился в собор со своими 

любимыми собаками. Французские же солдаты готовили в хра-



21 

 

ме пищу на костре, а иногда от скуки звонили в колокола; места, 
связанные с заступником смолян и православных святынь Ни-
кифором Мурзакевичем; место расстрела Энгельгардта, условно 

обозначенное памятной доской; улицы города, названные 

в честь героев Отечественной войны 1812 года (улицы Кутузова, 
Багратиона, Неверовского, Барклая-де-Толли, Раевского). 

 

Чем стало для учащихся путешествие по историческим 

местам войны 1812 года? Отвечая на этот вопрос, определили 

так: медленным, кропотливым, углубленным прохождением 

сквозь толщу истории; сосредоточенным переживанием герои-
ческих событий; осознанной любовью и благодарностью к геро-
ям-защитникам нашего города, нашей православной земли; по-
ниманием своей причастности к героизму и славе наших пред-
шественников. 

 

*** 

(…) Раньше я не увлекалась историей своего родного края, 
но после экскурсии, чтения дополнительного материала, напи-
сания творческой работы поняла, насколько велики и значимы 

исторические события и их герои. Поняла смысл высказывания 

«Человек, не знающий истории своего Отечества подобен пере-
кати-поле». (Алина Полторацкая, 7 класс). 

 

*** 

Я принимал участие во Всероссийской олимпиаде «Наше 

наследие». Работал в одной группе с ровесниками из Санкт-

Петербурга, Тольятти, Москвы, Калининграда. Видел, какое 

впечатление производили памятные места нашего города на 

гостей, с каким удивительным сосредоточением они интересо-
вались историей Смоленской земли. И это не простое увлече-
ние. Знание истории есть стремление правильно спланировать 

своё будущее. (Егор Моисеенко, 7 класс). 
 

*** 

(…) Научение подвигу и отваге – вот то, что на земле 

оставлено ими, героями Отечественной войны! 



22 

 

И мы должны понять это научение! 
Память потомков, наша любовь к истории,  
Наш деятельный патриотизм –  

Вот памятный дар тебе,  
Герой войны 1812 года! (Станислав Зуев, 7 класс). 
 

*** 

Для врагов России страшно воспоминание о 1812 годе. 
Страшно потому, что свидетельствует о могуществе нашего 

Отечества. Для нас же воспоминание, изучение событий Оте-
чественной войны двухсотлетней давности стало драгоцен-
ным! В славных страницах истории мы можем найти успокое-
ние в дни тревоги и невзгод, можем почерпнуть надежду на 

счастливое будущее нашего Отечества. (София Ильинская, 
6 класс). 

*** 

Кто считает, что только в физике, медицине или других 

точных науках происходят открытия, тот заблуждается. В ходе 

нашей работы мы тоже вывели для себя важнейший закон. 
И формулируется он так: «Наша Русская святая земля испокон 

веков была сильна и богата русским человеком, в душе которого 

живёт Любовь к своему Отечеству, за которое он, не щадя жи-
вота своего, готов положить жизнь!» (Анастасия Козлова, 
7 класс). 

 

В обобщение всему, сказанному выше, отмечу, что победа 

Русской Земли в войне с Наполеоном в 1812 году есть ничто 

иное, как национальная государственная святыня, которая по-
добно чудодейтвенным святыням Православия: она исцеляет 

духовную и физическую ущербность живущих в XXI веке и не 

позволяет человеку превратиться в манкурта, потерявшего па-
мять о своём прошлом. Нужно только побольше учительского 

усилия и терпения в постижении исторического материала уче-
никами. А как думаете Вы, уважаемый коллега? 



23 

 

Отец. Отцовство. Отечество 

 

Зорин Станислав, 
обучающийся 11 класса МБОУ СОШ №33 г. Смоленска 

 

Отец! Это центральная фигура истории! Хозяин, началь-
ник, педагог, судья, а иногда и палач. Это он вел семью со сту-
пеньки на ступеньку. Замечательный советский педагог 

А.С. Макаренко очень верно подметил и противоречивость от-
цовской миссии, трагическую судьбу отца в условиях антагони-
стического общества. Он писал: «Но у него есть и другое лицо. 
Это он пронес на своих плечах страшную ответственность за 

детей, за их нищету, болезни и смерть, за их тягостную жизнь 

и тягостное вымирание…» Сейчас отметим, что отцовство в со-
временных условиях – это благородная и ответственная миссия. 
Наши отцы стремятся с достоинством выполнять свой долг. 

Существуют самые разные типы отцовского отношения 

к ребенку. Мы принимаем следующую классификацию отцов: 
1. Большой друг. Вернувшись с работы, этот папа тут же 

начинает бесконечную вереницу игр: сначала он вместе с ребен-
ком собирает и разбирает конструктор, потом играет в прятки 

и салки. Но обычно на этом «большой друг» останавливается, 
уверенный в том, что он сделал все то, что было нужно. 

2. Предводитель семейства. Наиболее традиционный тип 

отца. Все домашние хлопоты ему неинтересны. Это мужчина, 
который чувствует себя в своей тарелке лишь тогда, когда зани-
мается мужским делом. 

3. Исключительный папа. Это отец, который иногда да-
же лучше мамы знает, что нужно его ребенку. Единственное, чем 

рискуют папы-наседки, – это увлечься и стать… еще одной ма-
мой, т.е. конкурентом, а не дополнением. А если папа занимает 

место матери, то кто же будет на месте отца? 

4. Вечно юный супруг. Он обожает ребенка и всегда готов 

помочь супруге. Но он не может отказаться от своего мотоцикла, 
друзей, любимых занятий. 

В современном обществе исследователи семейных отно-
шений, психологи констатируют: рост безотцовщины, частое 



24 

 

отсутствие отца в семье, незначительность и бедность отцовских 

контактов с детьми по сравнению с материнскими и т.д. 
В одном из детских садов среди детей провели экспери-

мент: психолог предложил поиграть в «Дочки-матери». Девочки 

быстро распределили роли мамы, бабушки, дочки между собой, 
а мальчики не соглашались на роль отца, в крайнем случае - 

только сыночком или собачкой. Психологу удалось уговорить 

только одного мальчик на роль отца. Он лег на диван и сказал: 
«Дайте мне газету и включите телевизор». Так он провел всю 

игру. Возможно, этот пример не отображает реальную ситуацию, 
но эксперимент весьма показательный. 

Мальчику необходим постоянный контакт с мужчиной. 
Если отец хочет, чтобы его ребенок вырос настоящим мужчиной, 
он должен с удовольствием проводить время с ним, давая почув-
ствовать, что он «свой парень», проявлять к нему понимание, 
доверие и уважение. Впрочем, девочки не в меньшей степени 

нуждаются в отцовской заботе. По мнению психологов, юноши, 
с которыми она будет дружить, мужчина, которого она будет лю-
бить, будут определяться ее сложившимися отношениями с от-
цом. 

Вдумайтесь в глубинный смысл понятия «Отечество – 

земля отцов». Оно ведет нас за собой и дальше: «отец - отче-
ство», что значит – ты носишь знак духовной принадлежности 

именно к этому мужчине, своему отцу, – его фамилию и отче-
ство, образованное от его имени. 

15 июня в России отмечается День отца. Отмечается пока 

робко, без такого размаха, с каким празднуется День матери. 
И все-таки этот праздник – несомненный шаг в признании той 

роли, которую должен играть в обществе и государстве «отец – 

гражданин – семьянин». 
На чем же основывается отцовство? Вот несколько ключе-

вых пунктов, на которых базируется истинное отцовство: 
1. Участие. 

2. Постоянство. 

3. Осведомленность. 

4. Забота. 

Анализ литературы по проблеме позволил нам выделить 



25 

 

основные функции отцовства, выполняемые мужчиной. 
1. Мужчина обязан обеспечить условия для развития се-

мьи. 

2. Принимать участие в воспитании детей. 

3. Нести ответственность за свою семью. 

4. Мужчина отвечает за то, какую женщину он выбирает 

на роль матери своих детей. 

5. Муж несет ответственность за взаимоотношения с же-
ной. 

6. Муж отвечает за атмосферу дома. 

Любовь, ответственность, терпеливость, последователь-
ность, чувство юмора и т.д. – это качества, которыми должен 

обладать настоящий мужчина. 
Большую помощь в создании положительного образа зем-

ного отцовства могут оказать примеры святых отцов. На приме-
ре личности святого Иосифа можно рассматривать человека, ко-
торый прекрасно выполняет отцовские функции, не будучи от-
цом в биологическом смысле. 

Во многих литературных произведениях раскрывается 

роль отца в жизни семьи. В романе А.С. Пушкина «Капитанская 

дочка» суровый Гринев-отец не долгими наставлениями, 
а личным примером внушает Петруше высокие нравственные 

правила: дворянская честь и достоинство превыше всего в жиз-
ни; обязанность дворянина – служба Отечеству: «…пускай по-
служит он в армии, да потянет лямку, да понюхает пороху, да 

будет солдат, а не шаматон». Л.Н. Толстой в романе «Война 

и мир» развивает «мысль семейную» на примере двух семей – 

Ростовых и Болконских. Чувство семьи, духовное родство, пат-
риархальный уклад присущи дому Болконских и дому Ростовых. 
Детей Ростовы и Болконские любят больше, чем себя. В их де-
тях семья развивает лучшие чувства – любви и самоотдачи. 
В заключительной сцене рассказа М.А. Шолохова «Родинка» 

старший Кошевой изображен не как бандитский атаман, а как 

несчастный отец, который собственной рукой убил единственно-
го и любимого сына, оказавшегося его идейным врагом. Андрей 

Соколов,  главный герой рассказа М.А. Шолохова «Судьба чело-
века», подарил Ванюшке отцовскую любовь, о которой ребенок 



26 

 

так мечтал. Так отец и сын, осиротевшие, порознь пропадаю-
щие, обрели общую судьбу. Забота о Ванюше стала достойным 

содержание жизни главного героя. В поэме «По праву памяти» 

А.Т. Твардовский рассказывает о родном отце и «отце народов» 

Сталине, ставшем палачом многих неповинных людей, в том 

числе и отцы поэта. Тема «пяти слов» («Сын за отца не отвеча-
ет») тесно переплетается с темой «сыновней ответственности»: 
… за всеобщего отца мы оказались все в ответе… 

В ходе работы были проведены исследования по составу 

семьи на базе МБОУ СОШ №33 города Смоленска, в результате 

чего выявлено, что в 1996–1997 учебном году обучалось 1743 

учащихся. Из них в полных семьях воспитывались 82% учащих-
ся, в неполных – 18%.  

В 2000–2001 учебном году обучалось 1802 учащихся. 
В полных семьях воспитывались 80% учащихся, в неполных – 

20%. 

В 2003–2004 учебном году – 1849 учащихся, в полных се-
мьях – 70%, в неполных – 23%. 

В 2011–2012 учебном году обучаются 1634 учащихся, из 

них в полных семьях воспитываются 83%, в неполных – 17%. 

Как показывает исследование, тенденция сохранения пол-
ных семей взрастает, что благотворно сказывается на воспита-
нии детей. 



27 

 

Рождение ребенка как путь к постижению Бога 

 

Высокович Ксения, Смолдовская Виктория, 
Панова Виктория, Сенаторов Вячеслав, 

обучающиеся 11класса МБОУ СОШ № 33 г. Смоленска 

 

Люди часто приходят к вере неосознанно. Как правило, 
человек идет к пониманию своего духовного призвания всю 

жизнь. Или порой толчком к такому осознанию  становится бо-
лезнь родных, чаще всего детей.  

В повести «Рождение» Варламов обращается к судьбе се-
мьи, стоящей на грани отчаяния из-за болезни ребенка.  

Как зарождается вера в человеке – один из ключевых во-
просов варламовской повести. Через какие внутренние противо-
речия и конфликты нужно пройти, чтобы обрести этот дар? Ка-
кие испытания должен человек вынести, чтобы душа «взмоли-
лась»? 

Основная цель данной работы показать, как через боль и 

страдание люди приходят к вере, как рождение ребенка может 

стать толчком для духовного призвания человека. 
Исходя из данной цели, формулируются следующие зада-

чи исследования: 

- рассмотреть повесть «Рождение» в системе нравственно-

этических и эстетических представлений А. Варламова; 
- показать отношение мужчины и женщины к проблеме 

продолжения рода; 
- доказать, что в рождении, заявленном в названии пове-

сти, писатель видит не просто начало новой жизни, это еще 

и рождение души его отца, и рождение новой страны. 
Объектом исследования является повесть Алексея Вар-

ламова «Рождение». 

Предметом исследования сущность феномена веры 

в творчестве А.Варламова. 
Гипотеза исследования. Если предположить, что у каж-

дого человека свой путь к вере, то может ли рождение и болезнь 

ребенка стать таковым для его родителей. 
Имён в повести «Рождение» нет: просто мужчина, просто 



28 

 

женщина – семья, готовая распасться, – и просто младенец, 
жизнь которого висит на волоске. Это, в сущности, краткий эпос 

страдания – от событий внутриутробной жизни ребёнка до ат-
мосферы тех дней 93-го года, когда в распавшейся стране танки 

стреляли по дому парламента. В повести «Рождение» автор ху-
дожественно исследует самый распространенный путь: обраще-
ние к Богу происходит в момент, когда человек остается один на 

один со своей бедой, и помощи ждать неоткуда, тогда «маятник 

страдания» приближает человека к Богу. 
Наверное, это вполне простительный прагматизм, когда 

речь идет о жизни ребенка. Первой свой шаг на пути обретения 

веры делает женщина, воспринимающая рождение сына как чу-
до, которое она связывает с проявлением божественной милости 

и благодати, чудо, происшедшее вопреки тому, что зовется судь-
бой, вопреки законам природы. В повести не раз подчеркивается 

зависимость жизни, здоровья человека от божественного про-
мысла. Врач, который не был верующим человеком, «матерям 

в таких случаях говорил одно: если верующая, молись, если не-
верующая, тоже молись». Молитвами, обращенными к Матери 

Божьей, наполнен мир женщины. 
Читатель неотступно следит за тем, как героиня учится 

молитве, как пытается найти подходящие слова, обращаясь 

к Богу. Как, наряду со страданием, осознает правильность 

и предопределенность ее пути, ее намерений. 
Параллельно с движением души женщины читатель 

наблюдает за внутренним сюжетом жизни главного героя – муж-
чины. Его отличает бо́льшая рациональность, желание понять, 
что же кроется за их с женой страданием, ради чего оно ниспо-
сылается человеку. Состояние страдания становится для героя 

нормой, привычным чувством. 

 Но значение этого чувства приходит к нему в самый важ-
ный момент в его жизни, когда герой входит в больничное отде-
ление узнать, какова судьба сына – будет ли тот жить или умрет. 
Тут он понимает главное:  «Страдание есть знак нашей не-
оставленности Богом». Эта мысль позволяет мужчине обрести 

покой, прийти в себя. 
Испытание, через которое проходят герои, приближает их 



29 

 

на несколько шагов к главному пути их жизни. Подобное испы-
тание становится для них знаком свыше, испытанием, в котором 

нужно оказаться верным Тому, кто тебя испытывает.   
Когда женщина несет своего здорового ребенка из боль-

ницы, она мысленно прощается с людьми и этим злополучным 

местом, принесшим ей столько страданий. Она уже не испыты-
вает обиды или злости, она смиряется. И это смирение стано-
вится своеобразным порогом, рубежом, перейдя который она 

меняется, как меняется мир вокруг нее. 
Повесть названа «Рождение». Но это рождение не только 

мальчика. Рождаются они все, как рождаемся, пробуждаемся 

с ними и мы: благополучные – для тревожного чувства недолго-
вечности и ненадёжности этого благополучия, страдающие – 

для ободрения. И в конце мы прозревшим сердцем догадываем-
ся, что герои отодвигают стену Апокалипсиса тем, что сами ста-
новятся семьёй, малой Церковью, которая удержится горчич-
ным зерном веры и подтвердит правоту Евангельской истины, 
что такого зерна довольно, чтобы отодвинуть смерть. 

Кроме главной проблемы, пути обретения человеком ве-
ры, мы проанализировали также повесть с точки зрения отно-
шения мужчины и женщины к проблеме рождения ребенка, рас-
смотрели хроникальные принципы повествования в повести, 
выяснили, о чем своим произведением предупреждает Варла-
мов. И чтобы посмотреть, как к этим проблемам относятся наши 

сверстники и совпадает ли их мнение с авторской позицией, мы 

провели анкетирование среди учащихся нашей школы по сле-
дующим вопросам. Вот результаты тестирования. 

1. Может ли быть счастливой семья без ребенка? 

Девушки – нет (100%), юноши – нет (64%). 

У Варламова: «Двенадцатилетнее ожидание сменилось 

для мужчины «довольством», спокойствием, смирением со сло-
жившейся ситуацией. Устоявшийся мир мужчины уже не пред-
полагает присутствия в нем ребенка. Иной рисуется женская 

реакция: «То, что у нее не было ребенка, не просто ее печалило, 
а обессмысливало саму жизнь». 

2. Что для вас важнее: семья или карьера? 

Девушки – семья (92%), юноши – семья (71%). 



30 

 

Трагические события (в повести описывается августов-
ский путч, октябрьские события)  пробуждают в мужчине его 

социальные инстинкты: «Поздно ночью мужчина собрался 

и поехал в центр города. Он уже уезжал два года назад в августе 

и поехал теперь». Женщине было все равно, кто с кем воюет 

и кто победит. Она испытывает почти животный страх за мла-
денца, воспринимает мир и все происходящее в нем с точки зре-
ния благополучия и безопасности ее дитя». 

3. Согласны ли вы с утверждением, что обращение к Богу 

происходит в тот момент, когда человек остается один со своей 

бедой и помощи ждать неоткуда? 

Девушки – да (93%), юноши – да (90%) 

Как видите, мнения и девушек, и юношей по этому вопро-
су совпадают. 

А эта мысль как раз и является главной в повести Варла-
мова. 

Итак, в результате нашего исследования мы подтвердили 

нашу гипотезу и доказали, что через рождение и болезнь ребен-
ка люби могут прийти к Богу. 



31 

 

Вы чьё, старичьё? 

(о проблеме старения в России) 
 

Вернигор Никита, Гунько Илья, Дроздов Дмитрий, 
Евтюхова Дарья, Петров Дмитрий, 

обучающиеся 10 класса МБОУ СОШ № 33 г. Смоленска 

 

Цель исследования: определить социальные условия 

жизни пожилых смолян. 
Гипотеза: если выявим проблемы данной социальной 

группы, то определим качество жизни пожилых людей. 
Задачи: 1) изучить литературу по данной проблеме, 

2) проанализировать анкетирование пожилых смолян и петер-
буржцев, 3) сравнить социальную активность пожилого населе-
ния двух городов. 

«Самое правильное – сочетать опыт старости с энерги-
ей молодости», - писал Бернард Шоу. Мудрый совет.  

Изучив литературу о жизни пожилого населения страны, 
мы поняли, что тема эта болезненная, актуальная и, к сожале-
нию, с каждым годом всё актуальнее! 

В повести нашего земляка Бориса Васильева «Вы чьё, 
старичьё?» в центре сюжета – судьба двух одиноких стариков, 
забытых всеми. Они сделали своё дело: воспитали наших роди-
телей, обеспечили миром на земле… И заполнили дома преста-
релых, заняв место у окошка. 

В супермакете пожилая женщина забыла заплатить за 

плавленый сырок, охрана завела её в кабинет, где она вскоре 

умерла. Остановка сердца. А ведь то, что случилось с этой жен-
щиной, касается всех нас. Мы, в большинстве своём, не считаем 

себя безнравственными. Но мы проходим мимо… Сегодня она, 
а завтра? 

Европа стареет, и этот факт стал актуальнейшей пробле-
мой многих стран. 

Всё больше пожилых людей стремится продолжить рабо-
ту, что делает их жизнь полноценнее, позволяет сохранить бод-
рость. Учёные сходятся во мнении, что первым шагом к вытес-
нению пожилых из общества является уход на пенсию, 



32 

 

затем – потеря близких и друзей. 
Таким образом, то, что много лет считалось социальным 

достижением, то, что призвано улучшать положение людей 

в старости, сегодня стало определённым препятствием для ин-
тересной насыщенной жизни, которой хотели бы жить совре-
менные пожилые люди. 

Государство считается «старым», если доля лиц старше 

65 лет превышает 7%, а в России уже в 1996 году мы перешаг-
нули 12%, а в 2050 году будет 37%. 

Растёт количество пенсионеров, и старость стала социаль-
ной проблемой. 

Внушаемая обществом «ущербность» пожилого человека 

становится непреодолимым препятствием в его самореализации. 
Сегодня имеет место не ценность прожитой жизни человека, 
а то, что с его помощью можно приобрести статус, связи, 
наследство. 

Старики – душа города. Без них город превращается 

в аэропорт, где все суетятся, спешат. Совсем недавно они мирно 

сидели во всех дворах наших улиц… А теперь? Модернизация, 
реформы… 70 % семей пенсионеров живёт за чертой бедности! 
На вопрос: Есть ли у Вас ощущение нужности обществу? 80% 

ответили: НЕТ! 
Что мешает сегодня этой социальной группе нормально 

жить? Прежде всего, – плохое здоровье. 
С каждым годом в стране растёт количество образован-

ных, активных, опытных пенсионеров – и невостребованных! 
30% продолжают работать и многие бояться потерять эту рабо-
ту. 

Проблемы существуют и у смолян, живущих в семье: 
одиночество, безразличие, отсутствие взаимопонимания – это 

для них страшно! 
О каких проблемах пожилых смолян мы узнали? Это низ-

кий уровень пенсий (только 20% устраивает их пенсия), ча-
сты случаи насилия со стороны родных и чужих, это грубость 

и безразличие местных чиновников. 
Несмотря на многие проблемы, старшее поколение не по-

теряло интерес к жизни, оптимизм и веру в добро. Все опро-



33 

 

шенные любят читать, встречаться с друзьями, отмечать семей-
ные праздники; 50% поддерживает современную молодёжь. 
(Интервью с пенсионеркой Валентиной Михайловной). 

Пожилые смоляне сегодня реализуют себя: в воспитании 

внуков, в заботе о детях, работая старшими по подъезду, дому; 
посещая компьютерные курсы, участвуя в митингах, городских 

мероприятиях; работая на даче, огороде. 
Нам захотелось узнать, чем отличается жизнь пенсио-

неров Смоленска и Петербурга. 
Особо нас удивили ответы блокадников! Они во всём 

находили только позитивное! Одна женщина (а ей далеко за 80) 

сказала: «Вы, такие юные, даже представить не можете, 
насколько ЖИЗНЬ ПРЕКРАСНА! Недооценить каждый про-
житый день, с радостью встречать каждое утро и эту радость 

дарить людям! Любите жизнь и людей! И вы будете счастли-
вы!» 

С детства познав ужасы войны, они, блокадники, пронес-
ли в своём сердце неугасимую любовь к жизни, к Родине, к лю-
дям! Вот кого можно назвать ЭЛИТОЙ общества! Спасибо им 

большое! 
На наши вопросы петербуржцы отвечали почти одинако-

во: 
– в жизни они счастливы и большие оптимисты, 
– социально очень активны, 
– помогают детям, внукам, просто нуждающимся, 
– ведут здоровый образ жизни, многие занимаются бегом, 
– любят свой город! 
Сравнивая результаты опроса пожилых смолян и пе-

тербуржцев, мы увидели, что, несмотря ни на какие проблемы, 
в большинстве своём эти люди счастливы, оптимисты, самое 

заветное желание – жизнь без войны, здоровье и счастье родных 

и друзей. Понятно, что жизнь пожилых в этих двух городах су-
щественно отличается. 

Да, наши земляки менее активны в политической, соци-
альной жизни города, менее востребованы в различных сферах 

деятельности, более обделены социально, но мудрости, опыта, 
жизнелюбия им не занимать! 



34 

 

И самое главное, что они стараются бороться с пробле-
мами САМОСТОЯТЕЛЬНО и учат нас тоже быть борцами за 

своё будущее, несмотря ни на что! 
Мы прекрасно понимаем, что на основании нашего опроса 

и исследований нельзя строить выводы в глобальном масштабе. 
Мы только попытались заглянуть в полуоткрытую дверь, 

за которой проходит жизнь социально незащищённой части 

населения! 
Можно только догадываться, сколько одиноких, беспо-

мощных, не способных самостоятельно хотя бы выйти на улицу 

стариков живёт сегодня за закрытой дверью?!! 
Наш проект мы посвящаем в первую очередь – МОЛО-

ДЫМ! Нам сегодня никак нельзя быть равнодушными не толь-
ко в мыслях, но и в делах! Жизнь как мгновение! А мы пока это-
го не осознаём! 

Но настанет день, когда эти проблемы вернуться 

и к нам! Смогут ли тогда наши родные защитить нас? 

Таким образом, изучив данную проблему, побеседовав 

с жителями Смоленска, Петербурга, мы узнали, что пожилые 

люди сегодня выживают в силу своих возможностей, что про-
цесс старения в России протекает в условиях разделения обще-
ства на две социальные группы – молодые и «остальные», что 

негативно сказывается на пожилых людях. А ведь нам, моло-
дым, нельзя забывать, что пока они ещё верят в нас и ждут 

нашей помощи! Так кто, если не мы?!! 
Сколько ещё должно пройти лет, чтобы в России пожилой 

человек мог рассчитывать на помощь и защиту государства? 

У нас фантастический народ, который одержал в  войне 

Великую Победу и до сих пор терпит столько лишений! Мы 

считаем, что необходимо вернуть старшее поколение на его 

ЗАКОННОЕ ПОЧЁТНОЕ место! 
В конце повести «Вы чьё, старичьё?» героиня находит 

сбежавших стариков на вокзале и кричит на них: «Вы что наду-
мали? Марш домой, пока не простудились!» - и засмеялась ве-
село и звонко. 

Побольше бы в сегодняшней жизни ТАКИХ встреч со 

стариками! 



35 

 

Духовно-нравственные проблемы табакокурения, 
алкоголизма и наркомании 

 

Ермакова В.М. 
студентка 3 курса СПЭК 

 

В жизни современного общества особо остро стали про-
блемы связанные с табакокурением, наркоманией и алкоголиз-
мом. Проблема возникла не только в количестве людей, злоупо-
требляющих вредными привычками, но и в их возрасте. При-
вычкой принято называть сильную психическую или физиче-
скую зависимость от чего-либо. 

Если подумать и посмотреть вокруг, то можно увидеть, что 

вредные привычки мы порождаем сами. Нас окружает огромное 

количество различных соблазнов от новинок в сфере интернет 

игр до широко распространённых рекламных щитов, на которых 

изображены сигареты и алкоголь, пропагандирующие полез-
ность в современной жизни и необходимость их употребления. 

Вредную привычку человек может приобрести в силу со-
вершенно различных причин: из любопытства, давления окру-
жающих, неурядиц в личной жизни или на работе, желания быть 

как все и многие другие причины. Некоторые прививают себе 

данные привычки в силу отсутствия занятого времени, а у мно-
гих подростков данный стереотип закладывают родители, у ко-
торых присутствуют вредные привычки. 

Это означает, что у современного общества исчез стер-
жень силы воли, личность стала человеком толпы без своего 

мнения, нравственности, духовности. Мы даже не замечаем, что 

стали серой массой, которая выбирает отнюдь не те ценности 

и дары нашей жизни. 
В обществе формируются негативные стереотипы соци-

ального поведения такие как: правовой нигилизм, низкая право-
вая культура, правосознание, неисполнение законов, пренебре-
жение к гражданскому долгу и конституционным обязанностям. 
Все это формируется в духовно-нравственном кризисе россий-
ского общества, подрывая при этом нравственность подрастаю-
щего поколения. 



36 

 

Согласно опросу Института социологии РАН 55% моло-
дых людей, то есть большинство, готовы переступить через мо-
ральные нормы для того, чтобы добиться успеха. Значительная 

часть молодежи не считают неприемлемыми проституцию, обо-
гащение за счет других, хамство, пьянство, дачу и получение 

взятки, аборт, супружескую измену. 
Таким образом, актуальность духовно-нравственных про-

блем связанных с курением, алкоголизмом и наркоманией с тем, 
что общество становится безнравственным, жестоким. Оно за-
висит от пагубных желаний и потребностей, которые разрушают 

их как личность. 
 

Молодежь и табакокурение 

Самой распространенной вредной привычкой является та-
бакокурение.  

В 2007 году Государственная Дума приняла законопроект, 
ограничивающий курение табака в России. Вводится полный 

запрет курения на рабочем месте, в самолетах, поездах, в боль-
ницах школах и госучреждениях. Тем не менее, число куриль-
щиков в России с каждым днем увеличивается. 

Почти каждый человек хотя бы раз в жизни пробовал ку-
рить сигареты. Раньше курение было большей частью мужской 

вредной привычкой, но в последнее время к нему пристрасти-
лись женщины и даже дети. 

Если человек не начал курить в детском или подростковом 

возрасте, маловероятно, что он пристрастится к этой вредной 

привычке, будучи уже взрослым. 
Почему подростки курят? Существует множество причин, 

почему подростки курят: 
 Влияние сверстников, давление с их стороны. 
 Курящие друзья. 
 Стремление выглядеть «круто». 
 Удовольствие от того, что делаешь что-то запретное. 
 Стремление подражать взрослым, авторитетным людям. 
 Легкая доступность и относительная дешевизна сигарет. 
 Курящие родители. 
 Примеры, которые видят по телевидению или в кино. 



37 

 

Одной из главных причин,  почему подростки начинают 

курить, является влияние сверстников. Ведь они подражают друг 

другу. 
Другая главная причина заключается в том, что взрослые 

служат «хорошим» примером для подростков. 
Что же нужно делать, чтобы успешно бороться с эпидеми-

ей курения среди детей и подростков? 

Для начала надо повысить цены на табачную продукцию. 
По данным американских авторов, повышение цены сигарет на 

10% сопровождается снижением потребления на 14% и более. 
С другой стороны, повышение цены имеет и отрицательные сто-
роны: курящий человек может просто перейти на более дешевые 

сигареты, которые нередко менее качественны.  
Антитабачные кампании в средствах массовой информа-

ции. В России реклама табачных изделий по телевидению была 

запрещена еще в 1995 г., однако прямая и косвенная реклама 

распространилась еще больше. 
В 2010 году, Государственная Дума РФ приняла закон, 

в соответствии с которым, с 26 июня 2010 года в России запре-
щено продавать сигаретную продукцию без хорошо видных 

надписей о вреде курения. А с и юля 2014 года на пачках сигарет 

появятся антитабачные картинки («Российская газета» – 

www.rg.ru от 16.02. 2012 года). 
Ограничение мест, где разрешено курить. Пусть законо-

проект содержит перечень мест, где запрещено курить, но это 

либо нарушается, либо некоторых мест нет в перечне. 
Возрастное ограничение продажи сигарет. Сейчас ограни-

чение до 18 лет, но и это не соблюдается. Ведь даже 12-летний 

ребенок может купить табачную продукцию 

Таким образом, из-за курения в России умирает 5 миллио-
нов человек в год. Чтоб предотвратить это, надо повысить цены 

на табачную  продукцию, запретить рекламу в СМИ и в городах, 
ограничить до минимума места, где разрешено курить. Ограни-
чение возраста повысить до 21, а самое главное, наконец, начать 

соблюдать законы на всех уровнях. Ведь если наше государство 

хочет, чтоб было меньше курильщиков, то оно должно вводить 

все больше запретов на табачную продукцию. 



38 

 

Подростки и алкоголь 
Алкоголизм – заболевание, характеризующееся болезнен-

ным пристрастием к алкоголю (этиловому спирту), с психиче-
ской и физической зависимостью от него. 

На данный момент алкоголизм – одна из страшных бед 

России. Если взглянуть на статистику, то около полумиллиона 

человек в год умирает из-за злоупотребления алкоголем. Совер-
шается множество преступлений, родители – алкоголики броса-
ют своих детей. Но самое страшное, что алкоголь принимают 

80% подростков. Какие же причины употребления  алкоголя? 

Население запрограммировано на употребление алкоголя 

(СМИ, образ жизни родителей). Доступность алкоголя играет 

большую роль, ведь он круглосуточно продается, по достаточно 

низким ценам и точки продажи находятся почти за каждым уг-
лом. Люди придерживаются ошибочного утверждения, что алко-
голь полезен. Но как может быть полезен алкоголь, который 

разъедает организм изнутрии. Незанятость свободного время, 
подталкивает молодежь к употреблению алкоголя. Почему же 

народ, употребляя алкоголь, думает, что таким образом он ухо-
дит от своих проблем? Ведь наоборот, употребление алкоголя 

прибавляет проблемы. Желание самоутвердиться, подталкивает 

молодежь к употреблению спиртных напитков. 
Было проведено анонимное анкетирование среди более 50 

студентов гуманитарного факультета Смоленского промышлен-
но-экономического колледжа на тему: «Молодежь об алкоголиз-
ме». Студенты охотно согласились ответить на вопросы. Отказа-
лись лишь единицы. Приблизительные результаты анкетирова-
ния: 

Как вы относитесь к алкогольным напиткам? 

- положительно – 1%, 

- нейтрально – 40%, 

- отрицательно – 59%. 

В каком возрасте вы впервые попробовали алкогольный 

напиток?  

- в 10-15лет – 15,6%, 

- в 15-18лет – 59,3%, 

- с 18 лет – 12,6%, 



39 

 

- никогда не пробовал – 12,5%. 

Как часто вы потребляете алкогольные напитки? 

- часто – 0%, 

- редко – 62,5%, 

-  никогда – 25%, 

-  никогда не пробовал – 12,5%. 

Как же бороться с этой вредной привычкой, как алкого-
лизм. Надо установить ценовое регулирование (т.е. повышение 

акцизов), это является эффективным способом сокращения упо-
требления спиртного. Запретить продажу алкоголя в утреннее, 
ночное время и по воскресеньям, а также в дни всенародных 

праздников, запретить самогоноварение.  Это сразу же приведет 

к снижению уровня смертности, преступности и травматизма. 
Торговые точки, реализующие алкогольные напитки населению, 
сократить до минимума. Надо открывать больше бесплатных 

секций, чтоб молодежи было чем занять свое свободное время. 
В СМИ больше показывать ролики о вреде алкоголя здоровью. А 

также медицинские учреждения, где больным алкоголизмом лю-
дям будут оказывать необходимую медицинскую помощь. 

А все же люди сами должны понимать, употребляя, алко-
голь они вредят своему здоровью. Если каждый для себя поймет, 
то в России станет меньше людей употребляющих алкоголь. 
 

Наркотики и молодежь 
 

Православный опыт помощи наркозави-
симым людям убедительно свидетель-
ствует о первичности духовно-нрав-

ственного начала в человеке. Никакие ме-
дицинские препараты и психотерапевти-
ческие приемы не помогают, если 

не страждущий от наркотиков человек 

не идет путем духовного оздоровления. 
А. Мороз 

 

Наркомания, как и алкоголизм, стали проблемой выжива-
ния России и её народов. Некоторые шаги по ликвидации этого 



40 

 

зла уже сделаны, но однако требуются усилия всего общества 

для проведения различных действий по выводу народа России 

из духовного кризиса. 
Наркомания – это характерный синдром духовно и нрав-

ственно больного общества, в котором исчез высший смысл че-
ловеческого существования, разрушились традиционные семей-
ные устои, размылось понятие греха и насаждается культ при-
митивных «наслаждений». Именно таково состояние нашего 

современного общества, которое строится на отказе от духовных 

устремлений, находя им замену в эгоистических ценностях и 

безнравственных установках, подавляющих человеческую со-
весть (Бельков С., прот. Духовная школа // Теория и практика 

противодействия наркомании и алкоголизму. Выпуск 2. – СПб.: 
Отдел по противодействию наркомании и алкоголизму Санкт-

Петербургской епархии, 2005. С. 49–64). 

По статистике ежегодно от наркотиков умирает более 

70000 человек. Средняя продолжительность жизни наркозави-
симого составляет 4,5–5 лет. Это означает, что в течение 5 лет 

погибает около 400000 человек и почти полностью обновляется 

состав людей, пораженных этим страшным недугом. Если такая 

ситуация в стране  продолжится и усугубиться, то через 10–15 

лет в стране просто некому будет рожать и работать. 
Выясним причины, которые вовлекают молодежь в нарко-

тическую среду. Прежде всего, это: 
1. Отсутствие духовно-нравственного стержня у большин-

ства молодых людей 21 века. Они не имеют определенных це-
лей, не понимают и не находят смысла в данной жизни, при 

этом, стирая свою духовно-нравственную культуру и свою лич-
ность. 

2. Дурной пример родителей. С детства мы стараемся под-
ражать взрослым, которые зачастую не понимают, какую роль 

играют их вредные привычки на собственных детей. 
3. Негативное влияние сверстников. Обычно в школьной 

среде считается неким признаком мужественности, взрослости - 

употребление алкоголя и курение. Эти ложные представления 

подталкивают подростков к подобным негативным поступкам, 
так же побудительным мотивом к началу приема наркотиков 



41 

 

служит любопытство, желание узнать, что будет если я попро-
бую, какие будут ощущения? 

4. Негативное воздействие СМИ. Современные СМИ 

не только не ведут антинаркотической, антиалкогольной и анти-
табачной пропаганды, но наоборот рекламируют эти дурные 

привычки. Это ведет к пониманию молодежи о том, что все по-
лезно и не вредно. 

Так же существует ряд других причин, по которым моло-
дое поколение втягивается в наркотическую зависимость. Выше 

перечислены причины наиболее распространенные. 
Как избавить нынешнее общество от пагубных привычек? 

Что, прежде всего, нужно делать, что бы молодежь обращала 

внимание на другие ценности, а не на мнимые желания, которые 

поглощают современное общество с каждым днем все больше? 

Эти вопросы являются наиболее актуальными в данное время, 
т.к. идет омоложение общества, которое употребляет наркотиче-
ские вещества. Для решения данных вопросов нужно применять 

не только меры ответственности, наказуемости, но и меры нрав-
ственности, духовности, воспитания личности, которые помогли 

бы вырастить прочную жизненную позицию современных под-
ростков. 

Поэтому лечение и освобождение от наркотической зави-
симости – это целый комплекс медицинских, духовных и соци-
альных мероприятий. Их реализация сопровождается с больши-
ми моральными и материальными затратами, а положительный 

исход возможен далеко не всегда, так как на сегодня в России не 

существует целевых программ, которые могли бы достичь по-
ложительного результата в полном объеме. Исходя из всего вы-
шеуказанного, нельзя борьбу с наркоманией рассматривать то-
гда, когда она уже «родилась», ее нужно убивать с момента «за-
чатия», т.е. проводить разные профилактические беседы, среди 

подростков, наиболее склонных к употреблению наркотиков.  
Таким образом, современная молодежь нуждается в вос-

питании силы воли, моральном и духовном очищении. Отказ от 

высоких духовных устремлений и усвоение низкого эгоцентрич-
ного образа жизни, идущего вразрез с велениями совести, обу-
славливает характерные изменения в поведении и эмоциональ-



42 

 

ном состоянии человека – человек предается власти  мнимых 

влечений, то есть смысл жизни в первую очередь связывает с 

получением наслаждений, как лекарством от совести. Соответ-
ственно исцеление от наркомании возможно только в случае из-
менения образа жизни наркозависимого человека. Под измене-
нием образа жизни мы понимаем в первую очередь активную 

работу зависимого человека над собой, конечным итогом кото-
рой становится формирование нового одухотворенного сознания 

и поведения. (http://www.narcom.ru/publ/info/675). 

Главным и эффективным методом борьбы с курением, ал-
коголизмом и наркоманией является духовно-нравственное раз-
витие личности и создание моды на здоровый образ жизни, осо-
бенно среди молодежи, так она является наиболее активной 

и в тоже время наиболее уязвимой частью нашего общества. 
Мы должны вытеснить эгоистическую потребительскую 

культуру индивидуализма высокими нравственными и этиче-
скими идеалами всего общества, идеалами и гармоничной взаи-
мозависимости человека и окружающего его мира. В противном 

случае мы будем уничтожены или экологической, или же соци-
альной катастрофой в обществе. 

Однако какими бы благоприятными ни были материаль-
ные и духовные условия жизни и быта, труда и досуга людей 

сами по себе они не могут автоматически обеспечить значитель-
ные изменения в обществе с современными проблемами. Для 

этого необходимо чтобы мероприятия общесоциального харак-
тера сопровождались активным проведением в жизнь широкой 

совокупности специальных мер, имеющих непосредственно ан-
тинаправленность к вредным привычкам. К ним следует отнести 

меры по изменению отношения людей к алкоголю, курению, 
наркомании. 

Необходимо ужесточить законодательство и наказание за 

несоблюдение законов запрещающих  наркотики, алкоголь, та-
бакокурение. 

Практика показывает, что профессионально организован-
ные формы досуга, творческой деятельности, комплексные про-
граммы и пропаганда здорового образа жизни остаются наибо-
лее эффективным средством профилактики от вредных привы-



43 

 

чек и борьбы с ними среди подростков и молодежи. 
Поэтому нужно вести направление на вовлечение в нашу 

жизнь разных кружков и секций, взять курс на оздоровление 

общества, в большей степени подростков и молодежи. Приви-
вать им другие ценности жизни, «воспитывать» их характер, да-
вая им, возможность развиваться, и расти в своих начинаниях. 
Все это будет способствовать к пониманию мира в другом цвете 

– без вредных привычек, что будет приводить постепенно в 

норму современное общество, которое потеряло свою нрав-
ственность и смысл жизни. 

 

Руководитель к.ю.н., доцент Мельник С.Л. 
 

 
Список литературы 

 
1. Бельков С., прот. Духовная школа // Теория и практика 

противодействия наркомании и алкоголизму. Выпуск 2. – СПб.: 
Отдел по противодействию наркомании и алкоголизму Санкт-

Петербургской епархии, 2005. С. 49–64. 

2. Березин С.В., Лисецкий К.С. Наркомания глазами се-
мейного психолога. – СПб.: Речь, 2005. 

3. Культура семьи: Учебное пособие / Сост.: Н.Г. Храмова, 
Г.Г. Алексеева, А.А. Сараева – Кострома: ГОУВПО КГУ им. 
Н.А. Некрасова, 2005. 

4. Иеромонах Анатолий Берестов. Возвращение в жизнь. – 

М., Из-во Душепопечительского Православного. 

5. Проблематика наркомании с позиций православного 

мировоззрения – URL: 

http://www.prosvetcentr.ru/Ask_to/article/articl.php?id_site=2&id_ar

ticle=201&id_page=40. 

6. Наркомания как духовно-нравственная проблема – URL: 

http://www.narcom.ru/publ/info/675. 

7. Причины употребления алкоголя – URL: 

http://www.blackpantera.ru/communication/blog/dieta/522.php. 

8. Злоупотребление алкоголем в Российской Федерации. – URL: 

http://www.alnepey.ru/kantry/aldoklad.html. 

http://www.prosvetcentr.ru/Ask_to/article/articl.php?id_site=2&id_article=201&id_page=40
http://www.prosvetcentr.ru/Ask_to/article/articl.php?id_site=2&id_article=201&id_page=40
http://www.narcom.ru/publ/info/675
http://www.blackpantera.ru/communication/blog/dieta/522.php
http://www.alnepey.ru/kantry/aldoklad.html


44 

 

9. Вредные привычки человека: курение – URL: 

http://www.list7i.ru/?mod=boards&id=26. 

10. Вред курения для подростков. – URL: 

http://www.russlav.ru/tabak/kurenie_podrostkov.html. 

http://www.list7i.ru/?mod=boards&id=26/
http://www.russlav.ru/tabak/kurenie_podrostkov.html


45 

 

Православное прошлое и настоящее села Суетово 

 

Буренкова А.Г.,  
студентка 1 курса СГМА 

 

Выжили вы, бессловесные зрители, 
Бури прошли, расточились врази. 

Сколько всего за века перевидели, 
Белые церкви, осколки Руси? 

Иеромонах Роман 

 

Я считаю, что полюбить свою землю, свою малую родину 

можно лишь тогда, когда ты знаешь её историю. Без прошлого 

нет будущего. Как говорил В. О. Ключевский: «Без знания исто-
рии мы должны признать себя случайностями, не зная, как и за-
чем мы живём, как и к чему должны стремиться». Без знания 

своих корней невозможно развитие личности, её духовное ста-
новление. 

А корни наши в Православии. 
О том, что в селе Суетово ещё в XVIII веке была построе-

на первая каменная церковь, я впервые узнала в школе на уро-
ках истории православной культуры земли Смоленской.  

После занятий я с подружками побывала на том месте, где 

в XVIII веке над деревней возвышался Троицкий храм. Мы бро-
дили по заброшенному кладбищу, пытаясь прочесть надписи на 

надгробных плитах сохранившихся могил. Сердце моё щемила 

тоска и боль. Мне не давали покоя вопросы: «Кто строил цер-
ковь? Как она выглядела? Какова была её судьба на протяжении 

двух веков? Какую роль играла церковь в жизни прихожан?» 

Чтобы ответить на все эти вопросы, увидеть то, что было 

утрачено нашим народом за прошедший XX век, я тщательно 

собирала материалы в государственных и частных архивах, биб-
лиотеках, беседовала со старожилами деревни Суетово, так как 

в литературе отсутствует систематизированный материал на эту 

тему. 
Каково же было моё удивление, когда из материалов Гос-

ударственного архива Смоленской области я узнала, что в XVIII 



46 

 

веке в селе Суетово действовало целых две деревянных церкви 

и одна каменная. Деревянные церкви: одна - во имя Живона-
чальной Троицы и вторая - во имя Алексия, человека Божьего, 
как это было принято раньше, были воздвигнуты при местном 

кладбище. Алексиевская церковь была построена Алексеем Фе-
одоровым, сыном Денисовичем, в 1604 году. Данных о том, кем 

и когда была построена деревянная Троицкая церковь, мною в 

архиве найдено не было. 
В 1778 году усердием полковника и дворянина Михаила 

Самуйловича Тумило-Денисовича в селе Суетово вместо дере-
вянной Троицкой церкви строится каменный храм в честь Жи-
воначальной Троицы. В новой каменной церкви было три пре-
стола: 1 – холодный – во славу Святой Живоначальной Троицы, 
верхний придел – холодный – в честь Успения Пресвятой Бого-
родицы, другой тёплый придел - во имя святого Николая Чудо-
творца. 

Таким образом, можно сделать вывод о том, что само 

наличие в селе Суетово в XVIII веке двух деревянных и одной 

каменной церквей подчёркивает значимость церкви для прихо-
жан, её большую роль в жизни русского народа. 

Спустя 100 лет, в 1873 году, деревянные Алексиевская 

и Троицкая церкви уже не существовали. Они были упразднены 

за ветхостью строений. 
Но в селе Суетово продолжала действовать каменная Тро-

ицкая церковь, построенная в 1778 году. Прихожанами этой 

церкви являлись жители 16 окрестных селений, в них прожива-
ло 913 человек мужского пола и 928 человек женского пола  

Из архивных документов также известно, что в 1898 году 

священником Троицкой церкви в селе Суетово был Иаков Сер-
геевич Семёнов, 43-х лет от роду.  

По внешнему виду церковь во имя Живоначальной Трои-
цы в селе Суетово напоминала корабль. Храм имел один купол-

главу, ещё одна глава венчала каменную колокольню.  
Храм в селе был центром не только религиозной жизни 

прихода, но играл важную роль в просвещении населения. 
В 1898 году в селе действовало министерское училище, а в при-
ходе была школа грамоты. 



47 

 

В 1939 году Свято-Троицкая церковь Решением Смолен-
ского облисполкома №2126 была закрыта и «передана на обра-
зовательные нужды». 

В настоящее время на месте каменной Троицкой церкви 

лишь огромные камни-валуны среди зарослей деревьев и ку-
старников.  

Мне искренне жаль, что место, где находилась церковь 

и могилы моих земляков, которые стояли у истоков моей малой 

родины, способствовали процветанию и развитию села, не взято 

под охрану государства.  
Однако радует душу тот факт, что в сентябре 2005 года 

в нашей деревне было начато строительство нового каменного 

здания Свято-Николаевской церкви.  
И вот 24 марта 2012 года состоялось освящение нового 

храма. Этот храм соединяет в себе элементы древнего зодчества 

с современным материалом. В нём можно найти архитектурные 

элементы самых красивых храмов мира. По словам бригадира 

Попова Алексея Владимировича, таких элементов около 500! 

Алексей Владимирович строил Храм Христа Спасителя 

в Москве, а теперь вот и  нашу церковь, как он говорит, «не 

только своими руками, но и всей своей душой и сердцем». 
Возрождаются и православные традиции в нашей деревне. 

С 2005 года проводятся для детей деревни Рождественская ёлка, 
праздник Масленицы, Пасхи, организуется посещение учащи-
мися православных святынь земли Смоленской, паломнические 

поездки для прихожан. Всё это стало возможным при помощи 

настоятеля Свято-Николаевской церкви иерея Фёдора (Зинчен-
ко). Своими руками он возводил храм Божий. Своим примером 

вдохновляет прихожан и жителей деревни. Он и строитель, 
и духовник, и проповедник.  

На протяжении веков церковь была центром просвещения 

и воспитания, духовным центром, вокруг которого развивалось 

село, торговля. Она являлась носителем нравственных ценно-
стей человеческого общества, создавала общественное мнение.  

Мне кажется, что на примере судеб церквей нашей дерев-
ни можно проследить историю всего государства Российского. 

Я узнала много нового о своей деревне, её прошлом. Моя 



48 

 

малая родина стала мне ещё ближе и роднее. Я познакомилась 

с интересными людьми. Однако я понимаю, что впереди меня 

ждёт ещё много работы, что я собрала далеко не весь материал 

о наших земляках, об истории деревни Суетово. И я чувствую, 
что мне надо торопиться, так как уходят из жизни наши бабуш-
ки и дедушки, унося с собой целые страницы неписаной исто-
рии моего края. 

Вне всякого сомнения, восстановление храма в нашей де-
ревне – это стремление вернуть свои духовные корни. А корни 

наши в Православии. 
Я рада, что и над нашей деревней звучит благовест. Воз-

рождается церковь – будет жить и деревня! 
Поверьте, Россия не кончится, 
Пока будет вера жива. 
Пока будут храмы стоять – 

Высокие и златоглавые! 
Пусть время меняется. Главное – 

Любите Россию, как мать!          
 

 

Литература 

 

1. Административно-территориальное устройство Смо-
ленской области: Справочник. – М., 1981. 

2. Амельченков В.Л. Смоленская епархия в годы Великой 

Отечественной войны. - Смоленск, 2006. 

3. Архив Управления Федеральной службы безопасности 

по Смоленской области. Архивная справка №10/6-Ж-68 

от 11.02.2008 года. 
4. Беспалёнок Е.Д. Кто строил Смоленские храмы в XVIII 

веке? //Смоленские епархиальные ведомости. – 2007. – №1. 
5. ГАСО. Ф.6. Оп.1. Смоленское дворянское депутатское 

собрание. - Смоленск, 1792–1916. 

6. ГАСО. Ф.259. Оп.1. Д.61. Карта №12. По Указу Смо-
ленского Губернского правления от 30.11.1864 г. 

7. ГАСО. Ф.1544. Д.1341. Л. 124. Опросные листы о цер-
ковных и монастырских архивах Духовщинского уезда, 



49 

 

г.Мстиславля и Мстиславльского уезда за 1924 год. 
8. ГАСО. Фонд № Р-2361. Смолоблисполком. Оп. 1. Д. 67. 

Книга учёта церквей по Смоленской области. Л.105. 
9. Даль Владимир. Толковый словарь живого великорус-

ского языка. – Государственное издательство иностранных и 

научных словарей. – М., 1955. 

10. Личный архив М.М. Козловой. 
11. Личный архив В.Г. Морозова. 
12. Официальный отдел. //Смоленские епархиальные ве-

домости. – Смоленск, 2006. - №2. 
13. Пинская Л. А., Шароварина Е. А. История России и 

культурология. – Смоленск: СГМА, 2006. 

14. Поспеловский Д.В. Русская православная Церковь в 

XX веке. – М., 1995. 

15. Смоленские епархиальные ведомости. – Смоленск, 
1873. 

16. Смоленские епархиальные ведомости. – Смоленск, 
1898. 

17. Список населённых мест Смоленской губернии. - 

Смоленск, 1904. 

18. Степченков Л.Л. И.И. Орловский, его роль в изучении 

и описании Смоленской епархии. Издание второе. - Смоленск, 
«Коллекция», 2007. 

19. Счёт о приходе, расходе и остатке сумм по содержа-
нию учеников Вяземского духовного училища и Счёт о приходе 

и остатке сумм на лекарство больным ученикам ВДУ в 1871 г.// 
Смоленские епархиальные ведомости. – Смоленск, 1871-1872. 

20. Трофимовский Н.В. Смоленская епархия. История. – 

Спб., 1868. 



50 

 

Влияние сквернословия на человека 

 

Козлова Ксения, 
обучающаяся 2 класса МБОУ Ярцевская СОШ №10 

 

В  последнее время все чаще можно услышать, что рус-
ский язык невозможен без мата, что без него речь теряет свою 

выразительность. Сквернословят стар и млад, женщины и муж-
чины. Гнусные слова несутся с экранов телевизоров. 

Заглянем в «Толковый словарь» В. Даля: «Скверна – мер-
зость, гадость, пакость, все гнусное, противное, отвратитель-
ное…». Корни этого явления уходят в глубокую древность. Лю-
ди дохристианской эпохи, чтобы оградить свою жизнь от напа-
док демонического мира, вступали с ним в контакт. Демона либо 

ублажали, превознося его и принося ему жертвы, либо пугали. 
Пугали именно скверной бранью. Мат являлся языком общения 

с демоническими силами. Некоторые выражения появились по-
сле монголо-татарского нашествия. 

В древности на Руси сквернословие всегда считалось не-
пристойным. За него пороли, отлучали от Церкви, сажали 

в тюрьму. При царях Михаиле Федоровиче и Алексее Михайло-
виче за сквернословие полагалось телесное наказание: на рын-
ках и по улицам ходили переодетые чиновники со стрельцами, 
хватали ругателей и тут же, при народе, для всеобщего назида-
ния наказывали розгами. 

В Православии сквернословие считается гнусным поро-
ком, который в Священном Писании  приравнивается к смерт-
ному греху. Сквернословие считается обращением к нечистой 

силе. Святитель Иоанн Златоуст говорил: «Который человек ма-
терно избранится, себя в той день проклятию подвергает». Сло-
во – это дар Божий, то, что уподобляет человека Создателю. 
Апостол Павел учит: «Никакое гнилое слово да не исходит из 

уст ваших…» и «…злоречивые… Царства Божия не наследуют». 
Орды монголо-татар, захватившие русские земли, так и не 

сумели покорить душу русского  человека.  Тогда они посягнули 

на то, что их злой варварский ум понять не мог – на чистоту Бо-
жией Матери. Именно о Богородице вели они свою похабную 



51 

 

речь. Считается, что матерным словом оскорбляется, во-первых, 
Матерь Божия, во-вторых, родная мать человека, а, в третьих, 
мать-земля. Святитель Иоанн Златоуст говорил, что Богородица 

не молится за тех, кто сквернословит  и отнимает от них свой 

покров. 
 

 

 

 

 

Привычка к сквернословию – признак духовного и нрав-
ственного разложения человека. Тот, кто легко позволяет себе 

нечистую гнилую речь, тот без затруднений решится на нечи-
стые дела. 

Во всех тканях человеческого тела присутствует вода. 
Ученые многих стран мира, проведя эксперименты, пришли 

к выводу: вода имеет память. В лаборатории профессора К. Ко-
роткова были проведены эксперименты с водой. Выяснилось, 
что человек, его эмоции и речь влияют на воду. Любовь повыша-
ет энергетику воды, а агрессия резко понижает. 

Доктор Эмото Масару, исследователь из Японии, предпо-
лагает, что большинство тяжких преступлений совершается 

в тех областях, где люди чаще всего сквернословят. Он провел 

эксперимент. Три банки с рисом залили водой. Рису в первой 

банке говорили «спасибо», во второй – «ты дурак», а на третью 

не обращали внимания. Через месяц рис в первой  банке стал 

бродить, издавая приятный запах, во второй – почернел, а в тре-
тьей – загнил. 

Так выглядят кристаллы воды, которой говорили хорошие 

слова. 
Православная спасибо Крещенская извини любовь и мо-

литва вода благодарность. 

 

 

 

 

 



52 

 

 

 

 

 

А так выглядят кристаллы воды, которой говорили плохие 

слова. 
Дурак    ты мне противен    я тебя ненавижу     тяжелый рок 

 

В зависимости от возраста человек на 70–90% состоит из 

воды. Значит, изменения, происходящие в воде, оказывают 

влияние на весь человеческий организм. 
Ученые Российской Академии наук под руководством 

Петра Горяева пришли к выводу, что при помощи слов человек 

созидает или разрушает свой наследственный аппарат. ДНК 

способна воспринимать человеческую речь и читаемый текст по 

электромагнитным каналам. Одни тексты, например, молитва, 
оздоравливают гены, пробуждают резервные возможности 

генетического аппарата, а проклятия и матерщина вызывают 

мутации, ведущие к вырождению. Ученые предупреждают, что 

любое произнесенное слово есть не что иное, как волновая 

генетическая программа, влияющая не только на нашу жизнь, но 

и жизнь наших потомков. Причем ДНК не разбирается 

общаемся ли мы с живым человеком или с героем телеэкрана. 
Злые слова и матерщина наносят вред не только тому, к кому они 

обращены, но еще больше тому, кто их произносит. 
Проведя исследования, я сделала вывод, что 

сквернословие оказывает отрицательное влияние на человека, 
разрушая его организм и наносит вред не только отдельному 

человеку, но и всему народу. 
Россия живет сейчас тяжело. В раздорах и бедности. Но 

она живет и в Вере, и в Надежде, и в жажде созидания. Давайте 

же созидать ее вместе – под знаком русской классической 

литературы и Великого Русского Слова, убрав из своей речи все 

«грязные» слова. 



53 

 

Духовная причина Отечественной войны 1812 г. 
Роль Смоленской земли в этой войне 

 

Керимова Дарья, 
обучающаяся 11 класса МБОУ Ярцевская СОШ №10 

 

В 2012 году исполняется 200 лет Отечественной войне 

1812 года. 
Тема героического прошлого нашего народа всегда была 

и будет актуальна для всех поколений. 
Среди православных людей существует такое понятие, что 

любое бедствие, в том числе и война, попускается людям Богом 

для вразумления. «Взлеты и падения народа зависели и зависят 

от того, как он ходит пред очами Божиими, как выполняет Его 

законы и заповеди», – пишет игумен Георгий (Шестун). 
Я предполагаю, что война имела кроме политических 

причин и духовную. Борьба с захватчиками на территории 

Смоленской области имела большое значение в войне 1812 года. 
По мнению Запада в 18 веке Россия отстала в своем разви-

тии, и единственная возможность «исправить» положение – 

срочно европеизировать всю русскую жизнь. Одной из причин 

отставания было тут же объявлено Православие – консерватив-
но и несовременно.  

Я считаю, что духовной причиной Отечественной войны 

1812 года была тяга ко всему иностранному, неуважение к своей 

истории, культуре, русскому языку и богоотступничество боль-
шинства людей того времени.  

Когда войско Наполеона катилось лавиной по русской 

земле, творя беззаконие и оскверняя православные храмы, в ве-
ликосветских салонах продолжали общаться на французском 

языке, языке своего врага, демонстрируя этим свою «элитар-
ность».  Против этого выступал адмирал, госсекретарь А. Шиш-
ков. В его «Славянорусском корнеслове» говорится о способах 

уничтожения Англии: нужно истребить язык народный, а потом 

и сам народ. Тоже французы готовили и для России. 



54 

 

Святитель Феофан, затворник Вышенский писал: «Запа-
дом и наказывал и накажет нас Господь, а нам в толк не берет-
ся». 

К счастью, простой народ не утратил уважения к своей 

Родине, своему языку, не утратил веру в Бога. Этому народу 

Господь и помог одержать победу в войне. 
Наполеон собрал громадную армию и двинулся на Рос-

сию. По призыву государя Александра I все русские люди под-
нялись на защиту Родины. Вначале русское войско было разде-
лено на две армии, которые находились друг от друга на значи-
тельном расстоянии. Под Смоленском обе русские армии соеди-
нились вместе. Большое значение в этом сыграла Смоленская 

битва.  Она дала возможность русской армии опередить францу-
зов и выйти на Московскую дорогу. Взяв Смоленск, Наполеон 

не выполнил той задачи, которую поставил перед своей армией: 
русские войска не были уничтожены, они сохранили свою бое-
способность. 

С первых дней войны начало создаваться народное опол-
чение. Смоленская губерния начала формировать его первой, 
еще до царского манифеста. На территории Смоленщины боро-
лись против врага более 40 партизанских отрядов. В 1812 году 

было два партизанских движения: армейское и народное, кото-
рые нередко взаимодействовали друг с другом. 

Наиболее известные армейские партизанские отряды: 
Д. Давыдова, капитанов А. Сеславина и А. Фигнера, генерала 

И. Дорохова. Наиболее известные народные партизанские отря-
ды: Н. Минченкова, С. Емельянова, П. Лесли, В. Кожиной, 
С. Еременко, Е. Четвертакова. 

Героическая борьба смоленских партизан, ослабляя вра-
жескую армию, создавала благоприятные условия для перехода 

вооруженных сил России в контрнаступление. 
Большое влияние на ход  Отечественной войны 1812 г. 

оказали события, произошедшие при переправе французского 

корпуса вице-короля Евгения Богарне через реку Вопь. Битва 

войск генерала М. Платова и корпуса Богарне произошла на 

территории современного города Ярцево. Эту переправу фран-
цузы признали одной из самых гибельных. Корпус Богарне по-



55 

 

терпел здесь полный разгром: он потерял 87 пушек, 2000 солдат 

убитыми и 3500 пленными. 

Внимательно изучив историю событий Отечественной 

войны 1812 года, я могу с уверенностью сказать, что битвы на 

Смоленской земле имели большое значение в ходе этой войны. 
Именно, такие локальные сражения как Смоленская битва, бой 

на переправе через реку Вопь и битвы в других районах нашей 

области являлись кирпичиками, из которых складывался общий 

результат – Великая Победа. Так же большой вклад в победу 

внесли смоленские партизаны. Именно на Смоленщине особо 

ярко проявился отечественный характер войны 1812 года. 
Размышляя над причинами и итогами этой войны, я сде-

лала вывод: чтобы избежать новых бед, русские люди должны 

любить свою Родину, защищать свою Православную веру, ува-
жать и беречь свой родной язык, очищать его от ненужных ино-
странных слов. Нужно с уважением и благодарностью относит-
ся к своим предкам, уважать свою культуру и историю.  

В современном обществе происходит примерно то же са-
мое, что происходило в светских кругах 18–19 веков. Мы тоже 

хвалим все западное и берем с него пример. Но чаще вместо хо-
роших вещей и идей мы берем оттуда всякую «дрянь». Чтобы не 

постигли нас новые бедствия, нам надо помнить слова Феофана 

Затворника: «Западом и наказывал и накажет нас Господь, а нам 

в толк не берется. Завязли в грязи западной по уши, и все хоро-
шо. Есть очи, но не видим, есть уши, но не слышим, и сердцем 

не разумеем. Господи, помилуй нас! Пошли свет Твой и истину 

Твою!» А недругам России не забывать слова А. Невского: «Кто 

к нам с мечом придет, тот от меча и погибнет». 



56 

 

Православие и спорт 

 

Гончарова О.Н., 
студентка 1 курса СПЭК 

 

Сколько людей – столько путей. Иногда к Богу ведут до-
роги совсем неожиданные, которые, по логике, должны были бы 

привести вовсе не к храму, а, скорее, от него – все дальше 

и дальше, переводя человека в иную плоскость бытия. Напри-
мер, в ту, где храмом считается спортивный зал, а занятия начи-
наются с поклонения сэнсэю. В этой системе координат он — 

идол, истина в последней инстанции, ответ на все вопросы. 
Ученики должны называть его Мастер. 

Среди людей церковных существует масса предубежде-
ний против спорта, которые, как правило, возникают на основе 

их личного негативного спортивного опыта. Например, известно 

мнение, что святые отцы Древней Церкви крайне отрицательно 

относились к спорту или что христианам нельзя играть с мячом, 
поскольку когда-то подобные игры придумали язычники, иг-
равшие в них головами казненных за веру христиан. 

На мой взгляд, тема «Православия и спорта» сейчас акту-
альна, как никогда. В последние годы люди стали обращаться 

часто и к церкви, и спорту, что сделало эти отросли наиболее 

важными и значимыми для людей. Поэтому, я думаю, необхо-
димо изучать насколько совместимо православие со спортом. 

Итак, что же такое спорт? Спорт – организованная по 

определённым правилам деятельность людей, состоящая в сопо-
ставлении их физических и интеллектуальных способностей, 
а также подготовка к этой деятельности и межличностные от-
ношения, возникающие в её процессе. Но самое главное, спорт – 

это целая жизнь!  
В наше время, спорт превратился в бизнес и источник 

благосостояния, и это именно то, что сильно влияет на суть со-
стязаний. Ввиду требований зрелищности или удобства судей-
ства часто изменяются спортивные правила. 

А что же такое православие?  Православие – древнеерус-
ское понятие, насчитывает несколько десятков тысяч лет и берет 



57 

 

свои корни из Древней Ведической Русской  национальной Ре-
лигии. Соответственно, православие на древнеславянском языке 

означает волшебное действо, совершенствующее формирующий 

мир. В настоящее время само понятие «православие» извратили, 
и даже возникло нелепое словосочетание – «христианское пра-
вославие», которое употребляется в смысле «христианское пра-
воверие», и обозначает тот же контекст, что и «правоверное му-
сульманство». 

Какая же взаимосвязь между православием и спортом? 

Каждый с детства слышит о том, что для здоровья полезно вести 

активный верующим образ жизни. Так-то оно так… Однако ко-
гда человек становится, он почему-то эту прописную истину 

часто забывает. Что греха таить, для многих воцерковленных 

людей физкультура и спорт являются «недуховным» занятием. 

Кстати, некоторые святые, жившие в 19–20 веках, - одним 

из них был святитель Феофан Затворник – рекомендовали лю-
дям умственного труда заниматься гимнастикой. К примеру, 
этот святой советовал прочитать книжку о «комнатной гимна-
стике», где приводятся различные упражнения для рук, ног, ту-
ловища, шеи и головы. 

В настоящее время у Церкви меняется отношение к спор-
ту. К примеру, в марте 2005 г. в Сергиевом Посаде по благосло-
вению Патриарха Московского и всея Руси Алексия II проходил 

Первый международный форум Русского Боевого Искусства 

«Золотой Витязь». А в феврале того же года по благословению 

митрополита Воронежского и Борисоглебского Сергия священ-
нослужители епархии и прихожане многих храмов приняли уча-
стие в ставших уже традиционными ежегодных лыжных сорев-
нованиях «Лыжня России». 

С точки зрения христианина спорт действительно явление 

сложное, неоднозначное и противоречивое по своей сути. Его 

нельзя отнести к вещам, которые способствуют нравственному 

и духовному совершенствованию человека, но в то же время 

нельзя включить в список порождений зла. Зло вообще лишено 

творческого начала и может только испортить уже сотворенное. 
А.В. Суворов говорил: «Победи себя – и будешь непобе-

дим!», «Молись Богу – от Него победа!», «Ничего не начинай 



58 

 

без молитвы», «Береги здоровье!»... 

В завершении своей работы я хочу акцентировать внима-
ние на том, что спорт – это физическое воспитание, а правосла-
вие – духовное, эти воспитания очень важны в нашей жизни. 
Спорт прочно вошел в нашу жизнь. Наряду со всеми противоре-
чиями и минусами в нем присутствует немаловажный аспект, 
благодаря которому человек может неявно увидеть Истину или, 
по крайней мере, вспомнить о Ней. Задача христианина, кото-
рый как-то связан со спортом – собственным примером демон-
стрировать окружающим неравнодушие к Истине. Указывать на 

то, как надо, как должно быть. Иными словами, христианин 

должен оставаться христианином везде: на спортивных аренах, 
в кабинете врача команды, в тренажерном зале и даже на три-
буне стадиона. 



59 

 

Граффити - бессмысленный вандализм 

или самовыражение в искусстве? 

 

Высокович Ксения, Егоренкова Вероника, 
Ковалёва Светлана, Панова Виктория, Хомутова Ольга, 

обучающиеся 11 класса МБОУ СОШ № 33 г. Смоленска 

 

Проблема вандализма является актуальной во всём мире. 
Поджоги машин, осквернение памятников и могил, разрисовы-
вают стены, бьют стёкла, портят общественный транспорт. Но 

не все делают это из плохих побуждений, многие самовыража-
ются таким образом. Красивые рисунки на зданиях – это не ван-
дализм, а своего рода современное искусство. Своей работой мы 

хотели показать две стороны вандализма, выделив его совре-
менную разновидность – граффити. 

Цель: изучить проблему вандализма и граффити, причины 

её возникновения и существования, виды вандализма и граффи-
ти, отношение к ней в обществе. Гипотеза: если мы изучим 

проблему вандализма и граффити, то выясним что она: возникла 

давно и существует до сих пор, является актуальной, узнаем, что 

меры предпринимаемые государством для её регулирования не 

всегда эффективны, небольшой процент людей имеет правиль-
ное представление о том, что такое вандализм и граффити, они 

воспринимаются обществом в основном негативно. 
Вандализм (от лат. vandali – вандалы) – одна из форм раз-

рушительного поведения человека, выражающаяся в умышлен-
ном и бессмысленном уничтожении культурных и материальных 

ценностей. Лиц, совершающих подобные действия, называют 

вандалами. 
Происхождение слова связано с названием восточно-

германского племени вандалов, разграбивших в июне 455 года 

Рим. Появление термина «вандализм» относится к эпохе Вели-
кой Французской революции. Его впервые использовал член 

конвенции Генеральных Штатов аббат Анри Грегуар в «Докладе 

о разрушениях, творимых вандализмом, и средствах их предот-
вращения». В XIX веке слово вандализм прочно вошло в упо-
требление как обозначение бессмысленного разрушения. 



60 

 

В настоящее время с правовой точки зрения вандализм – это 

преступление против общественной безопасности, характери-
зующееся осквернением зданий или иных сооружений, порчей 

имущества на общественном транспорте или в иных обществен-
ных местах (ст. 214 УК РФ).  

Вандализм – преимущественно мужской феномен, это 

констатируется практически во всех исследованиях. Многочис-
ленные статистические данные показывают, что большинство 

актов вандализма совершается молодыми людьми, не достиг-
шими 25 лет. По данным выборочных обследований подростков, 
пик вандализма приходится на 11–13 лет. Затем доля вандализма 

в структуре правонарушений резко падает. Социальный класс, 
раса, национальность не влияют на склонность к вандализму. 

В современном мире граффити являются одной из распро-
страненных форм вандализма и наносят значительный финансо-
вый и социальный ущерб городской среде во многих странах. 
Термин «граффити» происходит от итальянского «graffito» 

и означает «проводить линии», «писать каракулями», «выцара-
пывать». Первоначально этот термин относился лишь к древним 

надписям и употреблялся историками и археологами. Сейчас он 

обозначает всякую неразрешенную надпись, знак, сделанные 

любым способом на объектах общественной и частной соб-
ственности. Граффити, как и разбитые стекла, мусор и другие 

признаки неухоженности, воспринимаются как симптом дегра-
дации, вызванной ослаблением механизмов социального кон-
троля, что порождает у людей беспокойство, чувство страха и 

уязвимости. В тоже время, граффити имеют и положительные 

социальные функции: они являются разновидностью коммуни-
кации, свободной от общественных ограничений в силу своей 

анонимности. 
Граффити – это искусство, искусство самовыражения, ис-

кусство нарисовать свое собственное я. В Нью-Йорке конца 

1960-х тинейджер по имени Деметриус начал выводить свой 

творческий псевдоним TAKI и номер своей улицы 183 на стенах 

и станциях метро по всему Манхэттену. Вскоре другие тиней-
джеры стали выводить собственные имена с одной целью – при-
влечь внимание прохожих. Сегодня звезда граффити художник 



61 

 

Бэнкси (Роберт Бэнкс). Его картины – серьезные рисунки на со-
циальные и общественно значимые темы, они продаются на 

аукционах за сотни тысяч долларов. 
Исследователи Е.Л. Эйбл и Б.Е. Бекли различают публич-

ные (городские надписи и рисунки на внешних сторонах зданий, 
заборах, деревьях, в метро и представляющие собой чаще всего 

сообщение о групповой идентичности) и личные граффити (раз-
мещаются внутри зданий: в туалетах, на стенах общественных 

мест, столах, партах и т.п.) Ё.М. Кокорев выделяет три вида: со-
держательные граффити (надписи, содержащие эксплицитное 

сообщение разнообразной тематики), разрушающие граффити 

(знаки, нарушающие целостность и изменяющие содержание 

официального сообщения или образа: подрисованные усы, рас-
крашенные глаза, стертые или приписанные буквы и т.п.), спе-
цифические надписи, сделанные в стиле «хип-хоп» и принадле-
жащие к соответствующей подростково-молодежной субкульту-
ре. 

Граффити – часть городского пейзажа в Смоленске. Твор-
чество смоленской молодежи не знает границ, в том числе – за-
кона. Не жалея денег на баллоны с краской, горе художники 

портят стены домов и магазинов. Стоит отметить, что граффити 

в Смоленске может быть красивым и вместе с тем законным. 
Когда-то завод по «Кристалл» проводил конкурс на изображение 

логотипа производства на бетонных плитах напротив входа, а по 

улице Шевченко красуются достаточно привлекательные работы 

ещё одного соревнования граффитчиков.  
Граффити сегодня – вид уличного искусства, одна из са-

мых актуальных форм художественного самовыражения по все-
му миру. Во многих странах и городах есть свои известные рай-
теры, создающие на улицах города настоящие шедевры. Для од-
них людей граффити – настоящее искусство, достойное разме-
щения в галереях и на выставках, для других — это вандализм. 



62 

 

Дети без родителей – общенациональная проблема 

 

Годунова М., 
студентка 1 курса СФ СПЭК 

 

Эта тема не впервые возникает в умах людей, обеспокоен-
ных судьбами детей, по разным обстоятельствам, оставшимся 

без родительского попечения. 
Так, в январе 2005 г. в Москве прошли XIII Международ-

ные Рождественские общеобразовательные чтения. В рамках 

этих чтений проходила работа Секции «Дети без родителей» – 

общенациональная проблема». 
Участники заседания обсуждали вопросы нравственного 

и религиозного воспитания детей-сирот. Особое внимание было 

уделено проблеме определения воспитанников детских домов 

в семьи. 
Православная церковь всегда уделяла большое внимание 

вопросам воспитания подрастающего поколения, их нравствен-
ному становлению. 

В России более чем 120 тысяч детей, оставшихся без по-
печения родителей, содержатся в государственных учреждени-
ях. Ежегодно выявляется около 100 тысяч таких детей. Лишь 

10% выпускников государственных учреждений находят свое 

место в жизни. 
Российское законодательство, и федеральное и региональ-

ное, уделяет большое внимание вопросам обеспечения таких 

детей всем необходимым для нормальной жизни. Федеральный 

Закон № 159-ФЗ «О дополнительных гарантиях по социальной 

поддержке детей-сирот и детей, оставшихся без попечения ро-
дителей» принят еще в 1996 г. Закон регулирует материальное 

обеспечение таких детей, право на жилье, образование, меди-
цинское обслуживание, судебную защиту прав. В каждом реги-
оне Российской Федерации приняты законы, обеспечивающие 

выполнение федерального закона. Так, Смоленской областной 

Думой принят Областной Закон № 89-з «Об обеспечении до-
полнительных гарантий по социальной поддержке и установле-
нии дополнительных видов социальной поддержки детей-сирот 



63 

 

и детей, оставшихся без попечения родителей на территории 

Смоленской области». 
Департамент Смоленской области по образованию и науке 

имеет свой Сайт – Территория без сирот. На этом сайте можно 

найти много полезной информации по рассматриваемому во-
просу. 

Основные формы устройства детей-сирот и детей, остав-
шихся без попечения родителей: усыновление, приемная семья, 

опека, патронатное воспитание. 
Цель усыновления – обеспечить детям, оставшимся без 

попечения родителей условия, какими пользуются дети в род-
ной семье. Между ребенком и усыновителями устанавливаются 

правовые отношения, какие существуют между кровными деть-
ми и родителями. Усыновить малыша можно только по реше-
нию суда. В этом случае государство перечисляет родителям 

единовременное пособие, и этим ограничиваются все выплаты. 
Ребенок становится полноправным членом семьи. 

Приемная семья - форма устройства детей-сирот и детей, 
оставшихся без попечения родителей, на основании акта органа 

опеки и попечительства и договора о передаче ребенка (детей) 
на воспитание в семью между органом опеки и попечительства 

и приемными. 
В случае с опекой ребенка передают на воспитание по ре-

шению главы местной администрации. Ребенку, находящемуся 

под опекой, полагается ежемесячное пособие в размере, а также 

льготы по оплате за квартиру и помощь при поступлении в вуз. 
Если к совершеннолетию биологические родители не смогут 

предоставить ребенку жилье, то государство предоставит ему 

квартиру на условиях социального найма. 
Патронатное воспитание является новой формой семейно-

го устройства детей, при которой законное представительство 

не передается в полном объеме семье, взявшей ребенка на вос-
питание, а права и обязанности по защите прав ребенка разгра-
ничены между таким патронатным воспитателем и органом опе-
ки и попечительства (или его уполномоченным учреждением). 
Патронатное воспитание пока что не вошло в федеральное зако-
нодательство и регулируется законами ряда регионов (в том 



64 

 

числе, в Смоленской области). 
В договоре определяются права и обязанности как семьи, 

так и учреждения. Наличие такого договора является юридиче-
ской основой для профессионального сопровождения ребенка 

в течение всего времени его воспитания в семье. И ребенку и 

семье гарантированно предоставляется юридическая, социаль-
ная, психологическая и любая иная помощь – в зависимости от 

потребностей ребенка. 
Оптимальной формой устройства ребенка на воспитание в 

семью является усыновление. На сайте прописан механизм усы-
новления. Предлагается помощь в этом вопросе. 

Мне кажется более привлекательными приемная семья, 
опека или патронатное воспитание. В этом случае ответствен-
ность за ребенка делят государство и граждане. Мне кажется, 
гражданину, как не имеющему детей, так и имеющему трудно 

сразу перестроиться психологически и безоговорочно принять 

ребенка в свою душу и сердце, да и не всегда такой человек об-
ладает достаточными знаниями для воспитания детей, которые 

несмотря на свой небольшой возраст уже много пережили. По-
этому такие формы устройства детей-сирот и детей, оставшихся 

без попечения родителей, сопровождаются профессиональной 

поддержкой психологов, педагогов, медиков. 
Кроме того, нам не дано выбирать своих родителей. Это 

определено Богом. Поэтому полностью вычеркивать всякую па-
мять о них из своей жизни, какими бы они не были, наверно не-
правильно. 

Большую роль в воспитании детей-сирот и детей, остав-
шихся без попечения родителей, играет Православная церковь. 
Воспитание детей на примере служения Богу, в труде и молитве 

всегда приносило свои плоды. Дети получают нравственный 

заряд на всю жизнь, сохранят в душе веру в справедливое 

устройство мира. 



65 

 

Дети без родителей – общенациональная проблема 

 

Кравцова Е., 
студентка РЖДТ 

 

Для тех, кто провёл своё детство в стенах детского дома, 
создание своей собственной семьи становится едва ли не самой 

заветной мечтой, однако детдомовцы чаще, чем их сверстники, 
воспитывавшиеся в семье, терпят неудачи на этом поприще. От-
сутствие позитивного образца отношений в системах «роди-
тель–родитель», ребёнок–родитель» приводит детей-сирот 

к смещению ценностных ориентации, осложняет строительство 

собственной семьи или вынуждает копировать негативный ро-
дительский опыт. 

Дети-сироты, лишённые самого главного в жизни - любви 

и заботы родителей, не знакомы с понятиями «дом», «семья», 
«мама», «папа», что создаёт большие трудности в организации 

их воспитания в условиях интерната. 
Ребенок, растущий в условиях учреждений интернатного 

типа, как правило, не осваивает навыки продуктивного обще-
ния. Его контакты поверхностны, нервозны и поспешны: он од-
новременно домогается внимания и отторгает его, переходя на 

агрессию или пассивное отчуждение. Нуждаясь в любви и вни-
мании, он не умеет вести себя таким образом, чтобы с ним об-
щались в соответствии с этой потребностью. 

Отчужденность, эмоциональная холодность, неумение 

эмоционально общаться, отсутствие навыков общения - вот да-
леко не полный перечень отклонений в развитии. У детей в дет-
ских домах ярко проявляется так называемый эмоциональный 

голод: они легко вступают в контакт с любым человеком, кото-
рый приходит в учреждение. Однако совместной деятельности, 
игре, вне ситуативному общению, беседе с взрослыми дети 

предпочитают непосредственный физический контакт: забрать-
ся на колени, обнять, погладить по голове, прижаться, взять за 

руку - это своеобразная форма ситуативно-личностного обще-
ния, в которой средства общения (даже включая речь, хоть 

и бедную по содержанию и лексико-грамматическому составу) 



66 

 

не соответствуют мотивам и потребностям. 
Что происходит в голове у маленьких детей, воспитанных 

в домах ребенка и детских домах, до последнего времени пыта-
лись узнать немногие специалисты. 

Оказалось, что поместив такого, как привило, отстающего 

в развитии ребенка в семью, можно заметно повысить актив-
ность его мозга и коммуникативных навыков. 

Психологи оценили реакцию мозга более чем 200 детей 

в возрасте от 5 месяцев до 3,5 лет. Часть детей воспитывали в 

интернатах и затем отдавали на усыновление в приёмные семьи, 
часть осталась в учреждениях, и третья часть получила только 

домашнее воспитание. Тест заключался в том, что детям пока-
зывали фото знакомых воспитателей, чередуя с фотографиями 

незнакомых лиц. По сравнению с детьми, которые росли с роди-
телями, у воспитанников интернатов фиксировали более низкую 

мозговую деятельность. Причем усыновленные дети значитель-
но улучшали свою реакцию на тест после того, как оказывались 

в новых семьях, что свидетельствует об ускорении их мозговой 

деятельности. 
Одним из проявлений снижения мозговой активности мо-

гут быть отклонения от норм развития детей. Малыш может «не 

вписаться» в социальную среду школьников, ему будет труднее 

усваивать предметы. Обследуемые дети будут наблюдаться пси-
хологами и в дальнейшем, но уже сейчас понятно, что сложно 

заменить родителей в раннем возрасте. 
В некоторых интернатных учреждениях имеется опыт ор-

ганизации жизни детей, имитирующей условия проживания 

в семье. Дети живут разновозрастными группами, состоящими 

из братьев и сестер из нескольких семей. Занимаемое ими по-
мещение оборудовано как обычная квартира, то есть имеются 

спальни, гостиная, кухня, дети сами убирают свое жилье, гото-
вят (при помощи воспитателей) для себя еду. Такая организация 

жизни позволяет подготовить воспитанников к будущей само-
стоятельности, формирует у них необходимые навыки самооб-
служивания. Однако развития этот опыт не получил, поскольку, 
например, приготовление пищи самими воспитанниками явля-
ется грубым нарушением санитарно-гигиенических правил, дей-



67 

 

ствующих в воспитательных учреждениях. Кроме того, приоб-
ретение отдельных навыков, даже очень важных для будущей 

самостоятельной жизни, и социализация в условиях семьи – это 

вовсе не одно и то же. Реальный опыт жизни в семье обеспечи-
вает проживание ситуаций, связанных с усвоением и присвое-
нием социальных норм, он обогащает личность за счет форми-
рования новых ценностей, личностных смыслов. Главное для 

ребенка в семье – наличие взрослого, которого можно называть 

«папа» или «мама». Наличие детско-родительских отношений, 
даже при отсутствии кровного родства, переживается ребенком 

в тесной связи с представлением о своей ценности, уникально-
сти для этих отношений. Такую же исключительную ценность, 
уникальность имеют в этих отношениях и родители. Никакой 

эрзац семейных отношений, смоделированный даже очень та-
лантливым педагогом, в условиях коллективного воспитания в 

казенном учреждении никогда не заменит того опыта познания 

взаимоотношений между людьми во всем многообразии их про-
явлений, которые дает семья: радость и горе, любовь и негодо-
вание, эгоизм и бескорыстие - все это естественным образом 

проявляется в обыденной жизни. Представления о культе главы 

семьи, на котором лежит ответственность за всех ее членов, 
любви и заботе друг о друге – все это формируется органично и 

естественно только в реальной семейной жизни 

Интерес ребенка заключается в том, чтобы жить и воспи-
тываться в семье, получить право на персональную любовь и 

заботу, возможность прожить полноценное детство с непремен-
ным чувством собственной значимости для взрослого и быть 

защищенным от любых ударов судьбы. Интерес воспитателя 

состоит в возможности реализовать свой педагогический потен-
циал, получить все богатство переживаний, связанных с воспи-
танием нового человека. Интерес государства обусловлен тем, 
что особенностью семейной воспитательной группы является 

возможность помещения ребенка из учреждения в семейные 

условия воспитания даже при невозможности его устройства в 

замещающую семью. Таким образом, обеспечиваются наиболее 

благоприятные условия для воспитания юных граждан. 
Ориентация интернатного учреждения на семейное 



68 

 

устройство воспитанников, создание условий позитивной соци-
ализации для детей, которых не удалось передать на воспитание 

в семью, постинтернатное сопровождение выпускников позво-
лит создать условия для того, чтобы ребенок стал самостоятель-
ным и ответственным за свою судьбу, был готов к самостоя-
тельному решению широкого круга проблем. 



69 

 

Святые диакониссы 

как образ служения женщины внутри церкви 

 

Чертовских Н.С., 
студентка 1 курса СБМК 

 

Уклоняйся от зла и делай добро,  
ищи мира и стремись к нему. Очи  

Господни (обращены) к праведным  

и уши Его к молитве их.  
(Псалом Давида 33:15-16) 

 

Каждый думающий человек периодически размышляет 

над тем, какое поведение, какой образ жизни достоин подража-
ния. Одним из таких достойных образцов являются диаконисы 

I–VIII веков, о которых я хочу вам рассказать. 
Предваряя свой рассказ, отмечу, что христианство за 

очень короткое время изменило облик женщины: от суетности, 
самолюбия, страсти к нарядам женщины пришли к пониманию 

ценности простоты в домашней жизни и одежде, целомудрия и 

скромности. Христианки, а особенно диакониссы, стремились к 

смирению и служению Господу и ближним. Диакониссы являют 

собой образ милосердия и служения женщин внутри церкви. 
Должность диакониссы была установлена еще во времена 

апостолов. Упоминание о диаконисах встречается еще у апосто-
ла Павла1

. Слово «диакониса» происходит от греческого 

Διακόνισσα, используемое для обозначения особой категории 

женщин в древней церкви I–VIII веков, принявших посвящение 

и несших определенные церковные обязанности, но не прини-
мавших участия в совершении таинств. Диакониссы часто изби-
рались из престарелых вдов, поэтому их иногда называли вдо-
вами и старицами. Кроме того, в диакониссы посвящались жены 

священников, после того, как их мужья рукополагались во епи-
скопа (например, блаженная Нона, супруга святого Григория 

                                                 
1
 В Послании к римлянам: «Представляю вам Фиву, сестру нашу, диакониссу 

церкви Кенхрейской». 



70 

 

Назианского). Читая их жизнеописания, хочется вслед за языч-
ником Ливанием воскликнуть: «Какие женщины у этих христи-
ан!» 

Должность диаконисс состояла преимущественно в слу-
жении женщинам в различных случаях: 

 на них лежала обязанность наставлять на дому (а не 

в церкви) готовящихся ко Крещению, в главных и основных ис-
тинах христианской религии; 

 оказание помощи священнослужителям при самом кре-
щении женщин и детей; 

 обязанность руководить первыми шагами новокрещен-
ных (по обычаю того времени новокрещенные не снимали бе-
лых одежд просвещения в течение 8 дней, диакониссы были ря-
дом все это время); 

 дела милосердия: посещение лиц своего пола, которых 

бедность, болезнь или иное несчастье делало достойными попе-
чения Церкви; 

 служили исповедникам, находившимся в заключении, 
а также поддерживали и находящихся рядом с ними (сохрани-
лись описания невыносимых условий тюрем того времени и 

свидетельства о женщинах, помогавшим страждущим из своих 

средств); 
 следили за чистотой и порядком в храме; 
 прислуживали нищим и убогим на агапах – трапезах по-

сле литургий 

 были привратницами, размещая входящих в храм жен-
щин по порядку и наблюдая за их поведением во время бого-
служения; 

 а также давали настоятелю церкви знать о нуждах жен-
щин и под его присмотром исполняли то, что он по недостатку 

времени или в интересах благопристойности не мог сделать сам. 
История глубокой древности сохранила нам много имен 

великих женщин, которые прославились своей миссионерской 

и чисто христианской деятельностью в служении ближнему, 
апостолам и Самому Христу. Таковы евангельские жены-

мироносицы (Иоанна, Сусанна, Мария Клеопова, Саломия 

и другие), женщины, исцеленные, возвестившие о чудесах и 



71 

 

воскрешении Христа, служившие Ему и апостолам (Мария Маг-
далина, Марфа и Мария). По Вознесении Господа первое место 

в деле распространения христианства занимает Богородица. Она 

Сама не проповедовала, но учила всех Своим примером. Она 

служила бедным, покоила больных, заботилась о вдовах, сиро-
тах и много молилась. Известный иконографический тип 

«Оранта» называют образом Божией Матери, служительницы 

храма, взятый как особо священная высшая диаконисса. 
Расцвет служения диаконис падает на IV век, когда Цер-

ковь из гонимой делается господствующей, язычество уступает 

силе веры Христовой. Но чистота этой веры начинает колебать-
ся ересями, в борьбу с которыми значительный вклад внесли 

диакониссы. 
Одним из ярких примеров служения диакониссы является 

святая Олимпиада – исключительная личность, воспитанница 

Григория Богослова и преданнейшая ученица Иоанна Златоуста. 
Знатность рода, всеобщее почтение, огромные богатства, неза-
урядный ум и красота были использованы для стяжания не зем-
ных, а истинных благ, духовных и вечных. 

Родилась святая около 370 года. Родиной святой Олимпи-
ады, названной так в честь своей матери, был Царьград, где жи-
ли ее известные и знатные родители. Отец ее, Анисий Секунд, 
был один из самых почтенных сенаторов, а мать ее была доче-
рью того знаменитого епарха Евлавия, который упоминается 

в рассказе о чудесах святителя Николая и который в царствова-
ние Константина Великого был первым лицом после царя. Мать 

святой сначала была обручена с младшим сыном императора 

Константина Великого Констою, который после отца царство-
вал в древнем Риме; но он был убит до брака, а она была выдана 

за царя Армении Арсака, с которым недолго пожила и овдовела, 
после чего вышла замуж за сенатора Анисия Секунда и родила 

святую Олимпиаду. Святая Олимпиада рано потеряла родите-
лей. 

Воспитанием Олимпиады занималась тетка Григория Бо-
гослова – Феодосия. Девочка еще не достигла совершеннолетия, 
как родители уже обручили ее с благородным юношей, сыном 

епарха Невридия; самый же брак был отложен. Ко дню бракосо-



72 

 

четания Олимпиады престарелый епископ Григорий Богослов 

по-отечески любивший ее, прислал в подарок стихотворение 

«Советы Олимпиаде». Удивительные строки этого стихотворе-
ния, посвященного юной девушке, вы можете прочитать 

на стенде. Но прошло двадцать месяцев, жених умер. Олимпиа-
да осталась вдовою и единственной наследницей великих бо-
гатств и бесчисленного имения.  

Красивая наружность, благочестивое воспитание, привет-
ливый и кроткий характер, возвышенный ум и тяга к духовному 

сделали ее известной личностью столицы. После смерти жениха 

Олимпиаде пришлось вступить в борьбу с искателями ее руки и 

состояния. Ей пришлось отказать даже императору в его жела-
нии соединить ее в браке со своим родственником Елпидием. 
Царь разгневался и приказал начальнику города отнять у нее всё 

ее имение и хранить его, пока Олимпиаде не минет тридцать лет 

от роду. Начальник не столько по царскому приказанию, сколь-
ко по наговору Елпидия, так обижал и стеснял ее, что она не 

только в имуществе своем, а даже и в себе самой не была власт-
на: он не позволял ей ни беседовать со священнослужителями, 
ни посещать церковь, добиваясь, чтоб с тоски она пошла замуж.  

Все свои силы и состояние она посвятила Богу, щедро 

и гостеприимно поддерживая нуждающихся: церкви, монасты-
ри, пустынножителей, больницы, приюты для убогих и странни-
ков, сирот и вдов, и впавших в нищету; посылала она щедрую 

милостыню также и заключенным в тюрьмах, и сосланным в 

заточение. Современники удивлялись, как в таком хрупком 

женственном существе уживалось столь твердое мужество, по-
беждавшее мелочи жизни, затруднения и опасности. В 21 год ее 

посвятили в диакониссы, гораздо ранее положенного возраста. 
Такое исключение делалось для лиц, отличившихся особенно 

благочестивой жизнью. По свидетельствам, дошедшим до наше-
го времени, не было ни города, на деревни, ни пустыни, где бы 

ни пользовались милостынями знаменитой Олимпиады. 
В 398 году в жизни Олимпиады происходит важное собы-

тие. На патриарший престол вступил великий учитель Церкви 

Иоанн Златоуст. Она становится одной из преданнейших уче-
ниц, пройдет с ним и счастливые периоды трудов, славы и по-



73 

 

двигов милосердия, и времена гонений, изгнания, ложных обви-
нений и наветов. По его благословению Олимпиада на своих 

землях и своими средствами организует женский монастырь. 
Сохранилось 17 писем Ионанна Златоуста к Олимпиаде, 

написанных после того, как он был лишен возможности служить 

в Константинополе. Гонения на святителя начались после того, 
как он по милосердию своему призрел измученных скитаниями 

монахов, необоснованно обвиненных в ереси и изгнанных из 

своего монастыря. Попытки облегчить их участь и снять с них 

обвинения обернулись против самого патриарха и его последо-
вателей. Однако авторитет Иоанна Златоуста был столь велик, 
что даже после смещения с патриаршего престола, он продол-
жал проводить литургию в храме Святой Софии. Его последова-
тели, позже прозванные иоаннитами отказались причащаться из 

рук его служителей, оклеветавших святителя.  Лишь варварские 

действия легионеров-наемников, проливших кровь в храме, 
остановили его служение. Тогда по приказу императора солдаты 

ворвались в помещения храма, раня и убивая служителей, при-
хожан и готовящихся ко Крещению женщин и детей. Пожилого 

святителя выволокли из храма и вынудили покинуть город. Ли-
шенный епископского сана, он не мог более ни проповедовать, 
ни причащать своих прихожан. Осталась лишь возможность ду-
ховно поддерживать их  в письмах. Чтение писем Иоанна Злато-
уста к Олимпиаде и сейчас помогает людям с избытком почерп-
нуть себе утешение и найти силы для борьбы с жизненными 

невзгодами. Эти письма являют собой памятник святой диако-
нисе. 

После отъезда Иоанна Златоуста произошло еще одно не-
счастье. Случился пожар в храме Святой Софии. Пострадал 

и монастырь святой Олимпиады, находившийся рядом. Олим-
пиада, друзья святителя и его паства были обвинены в поджоге, 
судимы, отправлены в заточение или в изгнание. С невозмути-
мостью и стойкостью отстаивала Олимпиада собственную не-
виновность и невиновность других иоаннитов, пыталась помочь 

своему учителю. Три года скиталась она в изгнании, не имея 

места преклонить голову и лишенная средств к существованию. 
Лишь письма и благодеяния христиан, знавших ее ранее, под-



74 

 

держивали и помогали не падать духом, уповая на Промысел 

Божий. После смерти духовного отца святая  прожила недолго. 
Подорванное тяготами и лишениями здоровье не позволило 

прожить ей даже до 40 лет. В 408 году святая покинула этот 

мир. 
Но время все расставило по своим местам. Имя Иоанна 

Златоуста вновь было прославлено. И сейчас оно звучит на каж-
дой божественной литургии. Мысли, переписка и труды святи-
теля читаемы и востребованы верующими до сих пор. Было 

оправдано и имя его ученицы. Имена святой Олимпиады и ее 

духовного руководителя и отца были вписаны в диптихи Святой 

Православной Вселенской Церкви. В 434 году они были при-
числены к лику святых. 7 августа (25 июля по старому стилю) 
мы вспоминаем имя этой исповедницы, бескровной мученицы, 
которая своей жизнью оставила нам пример христианского са-
моотвержения и милосердия, доведенного ею до высших степе-
ней возможного на земле совершенства. 

Встречая неизвестные слова, такие, как диаконисса, нево-
церковленные люди полагают, что ничего об этом мы не знаем 

и никогда не сталкивались с ними. И если о диакониссе I века 

Фиве знают те, кто читал или слушал Послание апостола Павла 

к Римлянам, то о святой мученице диаконисе II века Татиане, 
покровительнице студенчества и преподавателей, слышали все. 
Святая Татиана происходила из знатной римской фамилии. Отец 

ее трижды был консулом. Он был тайным христианином и свою 

дочь воспитал в христианском благочестии. За свои выдающие-
ся добродетели и подвижническую жизнь она была поставлена 

диаконисой. О ее деятельности в сане диакониссы мало извест-
но, т.к. это был век гонений на христиан. Память святой совер-
шается 25 января (12 января по с.ст.). 

С III века сохранились сведения об основательнице Низи-
бийской обители диакониссе Платониде и ее инокинях Вриен-
ны, Фомаиды, Иерии и Февронии. Веком позже подобную оби-
тель  в Антиохии создала диаконисса Публия. Святая Нонна, 
диаконисса IV века, была матерью Григория Богослова. Она бы-
ла двоюродной сестрой святого Амфилохия, епископа Иконий-
ского. Св. Нонна  была выдана замуж за Григория Назианского, 



75 

 

человека богатого – владельца земель и рабов. Молитвами 

и стараниями святой Нонны муж не только принял христиан-
ство, но и стал священником. Она же приняла рядом с ним сан 

диакониссы, помогая ему во всем и поддерживая. Оба их сына 

причислены к лику святых. Память святой Нонны празднуется 

Церковью 18 августа (5 августа с.ст.). 
Еще одна диаконисса того времени – святая Макрина – 

была сестрой святого Василия Великого и Григория Нисского. 
Она известна своими монашескими подвигами. Другого святого 

учителя Православной Церкви, о котором мы говорили ранее, 
Иоанна Златоуста окружали вдовы-диакониссы – Сальвина, Ам-
прукла и Пентадия. Они разделили с ним и святой Олимпиадой 

горести гонений и изгнания. 
Преподобная Ксения (диаконисса V века), в миру Евсевия, 

была единственной дочерью знатного римского сенатора. Стре-
мясь избежать уготованного ей брака, бежит из дома. Встре-
тившись с настоятелем обители святого апостола Андрея (г. 
Миласс в Кесари), она упросила его взять ее, вместе со спутни-
цами, в Миласс. Изменив свое имя, она назвалась Ксенией. 
В Милассе она купила землю, построила храм во имя святого 

Стефана и основала женский монастырь. Вскоре после этого 

епископ Миласса, Павел, посвятил Ксению в диаконисы, как 

вполне достойную этого звания по добродетельной жизни. Вы-
сокой жизнью святая Ксения привлекла многие души ко спасе-
нию. Кончина святой девы, во время молитвы, была отмечена 

Господом явлением в небе над монастырем знамения в виде 

светлого венца с блистающим посреди него крестом, который 

сопровождал тело святой, вынесенное в город к народу, и со-
хранялся до самого момента погребения. Множество больных, 
прикасаясь к мощам святой, получило исцеления.  

Институт диаконисс существовал до VIII–XI века. С рас-
пространением женского монашества и изменениями в средне-
вековой церкви он остался в истории как образ служения жен-
щин внутри церкви. Каждая женщина может оказывать посиль-
ную помощь: для бедных быть благотворительницей, для скор-
бящих - утешительницей, для грешных – наставницей. 

 



76 

 

Литература 

 

1. Кондаков Н. П. Иконография Богоматери.\\ 
http://www.icon-art.info 

2. Святая Олимпиада и другие диакониссы древней Церк-
ви. М.: Издательство Московского подворья Свято-Троицкой 

Сергиевой Лавры, 2010. 

3. Толковый словарь русского языка под ред. Ушакова. 
4. Свт. Григорий Богослов. Советы Олимпиаде. \\ Христи-

анская библиотека My Studies http://mystudies.narod.ru/library 

5. http://www.diakonissa.ru 

6. http://www.miloserdie.ru 

7. http://www.pravmir.ru/diakonissa 

8. http://www.slovopedia.com 

http://www.icon-art.info/
http://mystudies.narod.ru/library
http://www.diakonissa.ru/
http://www.miloserdie.ru/
http://www.pravmir.ru/diakonissa
http://www.slovopedia.com/


77 

 

Талашкино – родник народной культуры 

 

Шнырева Анастасия, Шнырева Алина, 

студентки 1 курса СПЭК 

 

Актуальность темы 

Актуальность темы во многом определяется процессами 

глобализации, о которых так много сейчас говорят, пишут, об-
суждают в СМИ. Финансы, идеи и люди сейчас мобильны, как 

никогда. Поэтому вполне закономерно, что глобальные процес-
сы привели к бурному росту культурных обменов, которые вы-
ражаются в стремительно возрастающем количестве прямых 

контактов между государствами, народами, индивидами – носи-
телями многообразных культурных норм, традиций. Границы 

между своими и чужими стираются. Возникают новые формы 

культуры, формируется новый образ жизни, новая система цен-
ностей.  

Процесс глобализации имеет ярко выраженную тенден-
цию к унификации культур, этому способствует и экспансия ки-
но, телевидения, Интернета.  Этот процесс сопровождается мно-
гочисленными этнорелигиозными конфликтами, националисти-
ческими проявлениями, свидетелями которых мы являемся. Это 

в большей степени относится к традиционным культурам Кавка-
за, к исламской культуре, культурам Африки, некоторых стран 

Латинской Америки и Азии. Но это вовсе не означает, что для 

нашей культуры такой угрозы нет, считают исследователи. 
В нашей стране активно происходит процесс «десакрализации» 

культуры (лишение ее ореола святости), связанный со стреми-
тельным ростом потребностей. В результате уменьшается зна-
чимость общегуманитарного знания, которое традиционно явля-
лось фактором объединения общества. Степень разобщенности 

нашего общества показали недавние события, связанные с вы-
борами. 

Но сегодняшний пессимизм возможно преодолеть, если  

пойти по пути уважения чужих культур без потери и растворе-
ния самобытности родной культуры. Именно любовь к Родине, 
движет многими из нас в стремлении спасти ее культуру от 



78 

 

уродливого, штампованного, лишенного творчества, бессовест-
ного и чуждого нашей духовности. Великий русский писатель 

и мыслитель Федор Михайлович Достоевский, повторив мысль 

Платона, сказал, что красота спасет мир. 
Наша родина – Смоленщина. А олицетворением ее заман-

чивой, чистой, величественной и таинственной Красоты, 
на наш взгляд, является наш Успенский Собор, Крепостная 

стена и Талашкино – родник народной культуры, которому 

мы и посвящаем свое исследование. 
Мы уверены, что Народная культура скрепляет поколения 

духовными связями.  Подлинная культура, подлинная духов-
ность немыслима без благоговения перед родной природой, пе-
ред Родиной. Это чувство благоговения было свойственно 

нашим предкам. Чувство Родины начинается с ощущения непо-
вторимости и красоты родной природы. Воспитание духовно-

нравственной личности невозможно без пробуждения любви 

к родной земле. Любовь – высшая форма нравственности – она 

является проявлением духовности, которая делает человека 

Личностью, а нацию – Народом, здоровым и нравственно 

и непобедимым. 
Стержень нашего исследования: 
• Культура Россия 

• Культура Смоленщина 

• Талашкино – родник народной культуры. 
Цель исследования 

Основной целью нашего исследования является желание 

и стремление проследить и осмыслить тот путь, который пред-
ложила княгиня Мария Клавдиевна Тенишева, чтобы выйти 

из духовного тупика, в котором оказалось российское общество 

на рубеже веков – XIX и XX.  

Задачи исследования: 
• В ходе исследования нам интересно выяснить к чему 

тянулись и вокруг чего собирались люди в Талашкине – люди 

творческие и люди из окрестных деревень? 

Особое значение для нас имеет поиск ответа на вопро-
сы: 

• В чем уникальность Тенишевского опыта? 



79 

 

• Может ли Тенишевское историко-культурное наследие 

сыграть определенную роль в возрождении духовных ценностей 

и традиций России и Смоленщины? 

• Какова роль Тенишевского наследия во внутреннем 

диалоге культур России разных исторических эпох?  

• Может ли помочь противостоять негативным влияни-
ям процесса глобализации культура наших предков, которую 

пыталась сохранить великая княгиня для потомков? 

 

Способы достижения цели 

• Изучение литературы и исторических источников по те-
ме исследования. 

• Определение проблем по изучаемой тематике. 
• Экскурсия в Смоленский Музей-Терем. 
• Изучение экспонатов и выставок музея. 
• Посещение музея «Русская старина». 
• Встречи и беседы с людьми, занимающимися изучением 

Тенишевского наследия. 
• Поиск «следов» произведений народного искусства, со-

зданных в талашкинских мастерских княгини Тенишевой. 
• Тенишевское наследие и современность: диалог культур. 
• Изучение истории возникновения «Тенишевских чте-

ний». Стали ли они постоянной традицией? 

• Анализ изученного материала и полученных сведений, 
формулировка выводов по исследуемой теме. 

Выводы по исследованию 

Прежде чем перейти к выводам по нашей работе, хотелось 

бы подчеркнуть красоту того уголка, которому она посвящена. 
Талашкинский Музей-Терем расположен в необыкновенно 

красивом месте, которое по-своему красиво в любое время года. 
Недалеко – озеро, хвойный лес, березовая роща. А когда подни-
маешься к церкви Святого Духа во Фленове, которая расположе-
на на высоком холме, то открывается захватывающая дух карти-
на – окрестные дали, холмы, овраги, поля, перелески, между ко-
торыми все пространство заполнено голубизной неба и  звеня-
щим от чистоты воздухом – картина величественной красоты 

моей Смоленщины! Нам кажется, что именно красота этого 



80 

 

уголка Смоленщины, в первую очередь, наполняла вдохновени-
ем и  подъемом творческой энергии людей культуры, которые 

бывали здесь: Репина И.Е., Коровина К.А., Врубеля М.А., Рери-
ха Н.К., Малютина С.В. Тем не менее, не только прекрасная 

природа Талашкина звала сюда людей ищущих, творческих, ма-
стеров разных уровней и направлений, и признанных, и начина-
ющих. 

Мария Клавдиевна Тенишева сумела создать здесь особый 

мир: такую обстановку душевности, тепла, взаимопонимания, 
условия для практического воплощения творческих исканий и 

смелых замыслов, что остается только удивляться ее способно-
стям, не только как хозяйки, но и как мудрой, обладающей ди-
пломатическими, педагогическими возможностями женщины. 
Она не только приглашала в Талашкино гостей, объединенных 

любовью к Родине, самобытными талантами, стремлением сбе-
речь русское народное искусство и приумножить его, но и са-
ма была необыкновенно даровитой: замечательно пела, была 

талантливым мастером и исследователем искусства художе-
ственных эмалей, вышивки, обладала качествами прекрасного 

психолога и педагога!  
Мы поняли, что особое духовное сообщество в Талашкине 

появилось благодаря перечисленным человеческим качествам 

Тенишевой. Всех их объединяла общая цель – сберечь рус-
скую красоту, продлить ей жизнь, идея объединения людей 

на основе возрождения художественной культуры, которая, по 

мнению Марии Клавдиевны, станет той животворной силой, 
которая спасет и красоту,  и мир, и нас. Но их объединение не 

лишало каждого индивидуального способа самовыражения 

в живописи, графике, скульптуре, монументальному и декора-
тивно-прикладному искусству. 

Смоленская исследовательница Журавлева Лариса Серге-
евна, которая очень глубоко изучала талашкинское наследие, 
считает, что заслуга талашкинцев состоит в том, что уже тогда, 
в конце XIX в., они сумели увидеть, понять и утвердить кра-
соту и своеобразие русского народного искусства, предста-
вить его разнообразными памятниками. Добавим, что они 

сумели создать много нового и значительного, всматриваясь 



81 

 

в природу, вдохновляясь  народным искусством, мотивами и об-
разами русской старины, материалом, отдаваясь вольной фанта-
зии. Художники пытались создать такие изделия и произведе-
ния, которые бы несли черты старины и одновременно были бы 

современными. Нам кажется,  им это удалось. 
Уникальность Тенишевского опыта в том, на наш взгляд, 

что она в очень непростое время попыталась выполнить титани-
ческую миссию, непосильную одному человеку – сохранить, 
возродить и приумножить мир русской старины – народной кре-
стьянской культуры, которая была оплотом, духовным стержнем 

культуры нашего народа в целом. Она сумела найти единомыш-
ленников, привлекала мастеров и кустарей из народа, професси-
ональных художников, обучала детей, тратила огромные сред-
ства на практическое воплощение своего замысла – постройку 

мастерских, сельскохозяйственной школы, организацию выста-
вок – во имя духовного обновления в условиях кризиса нашего 

общества, красоты, пытаясь отвлечь крестьян от нравствен-
ной нищеты и убожества, пьянки.  

Как нам представляется, обращение к изучению опыта Та-
лашкинского историко-культурного наследия имеет непосред-
ственное значение для возрождения наших традиционных ду-
ховных ценностей – красоты, нравственности, совестливости, 
созидающего творчества, а также   противодействия негативным 

влияниям процесса глобализации на культуру нашего народа. 
Заключение 

Мы не хотим быть Иванами, не помнящими родства! 
 

Литература и источники 

 

1. Богуславская И.Я. Русское народное искусство. – Л., 
1968. 

2. Василенко В.М. Народное искусство. Избранные труды. 
– М., 1972. 

3. Воронов В.С. О крестьянском искусстве. – М., 1972. 

4. Журавлева Л.С. К истории музея «Русская старина». – 

Материалы по изучению Смоленской области. – Вып. VIII. – М., 
1974. 



82 

 

5. Журавлева Л.С. Княгиня Мария Тенишева. – Смоленск, 
1992. 

6. Журавлева Л.С. Теремок. – М., 1974. 

7. Журавлева Л.С. Талашкино. Очерк-путеводитель. – М., 
1989. 

8. Русское народное резное и расписное дерево /Авт.-сост. 
Л. Журавлева. – М., 1984. 

9. Тенишева М.К. Впечатления моей жизни. – Л., 1991. 

10. Талашкино /Авт.-сост. Б. Ф. Рыбченков, А. П. Чаплин. 
– М., 1973. 

11. Тучкова Т. Русская нравственная традиция в воспита-
нии// Народное образование. – 2001. - № 8. – С. 272-274. 

 Шейнина О. Из истории русской культуры начала XX века 

/История. – 1998. - № 48. – С. 1. 



83 

 

Место и роль России в работах русских 

религиозных философов XIX–XX века 

 

Джумабаева Р.М., 

студентка 2 курса СФ МЮИ 

 

Как быть и что делать – это, на мой взгляд, извечный фи-
лософский вопрос, которым задавался каждый из нас в своей 

жизни хотя бы раз. 
Именно этим вопросом задались многие мыслители на ру-

беже XIX–XX века в виду сложившейся исторической обста-
новки в России. 

Этот период получил название русского религиозного ре-
нессанса. 

Задача русской религиозной философии – построение це-
лостного и действенного мировоззрения, в котором находятся 

в гармонии все планы – религиозный, философский, культур-
ный, политический, социальный и даже экономический (С.Н. 
Булгаков, П.Б. Струве) 

«Русский религиозный ренессанс начала XX века развора-
чивался на фоне все усиливающихся революционных настрое-
ний, расширяющейся пропасти между интеллигенцией и наро-
дом, все углубляющегося разрыва между Церковью и обще-
ством. В отчаянной попытке спасти страну от надвигающейся 

катастрофы лучшие умы России обращались к темам, постав-
ленным в творчестве Пушкина, Достоевского, славянофилов 

и Соловьева, – о «русской идее», о религиозном призвании рус-
ского народа, о значении Православия для истории и будущно-
сти России». (Православие. Том I: История, каноническое 

устройство и вероучение Православной Церкви. С предислови-
ем Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II. 

М: Сретенский монастырь, 2008). 

Русское религиозное возрождение начала XX века пред-
ставляют такие мыслители и философы как Н.А. Бердяев, 
С.Н. Булгаков, П.Б. Струве, С.Л. Франк, П.А. Флоренский, 
С.Н. и Е.Н. Трубецкие. Все они прошли сложный путь духовной 

эволюции. Одни начинали как марксисты, материалисты и со-



84 

 

циал-демократы, к началу XX века сделавшие поворот к идеа-
лизму, существенно ограничили возможности научного объяс-
нения мира и перешли на позиции либерализма. Другие при-
держивались своих взглядов неизменно. Но все они после рево-
люции 1905–1907 гг. окончательно утвердились как религиоз-
ные мыслители, стали на защиту русского самодержавия. 

Наиболее ярким представителем русского религиозного 

ренессанса первой половины XX века был Н.А. Бердяев. 
«Начало века было у нас временем большого умственного 

и духовного возбуждения, бурных исканий, пробуждения твор-
ческих сил» – писал он. (Н.А. Бердяев, «Русский духовный ре-
нессанс начала XX в.» журнал «Путь» от 1935 г.) 

Бердяев выделяет следующие источники ренессанса: 
• марксизм, являющийся переходной фазой для интелли-

генции на пути к христианству; его появление и распростране-
ние в России было вызвано развитием капитализма; 

• литература и писатели, которые обратились к христиан-
ству как источнику и материалу для своих произведений; 

• русская поэзия, которая имела в своей основе символи-
ческое и космическое мирочувствование, которое предполагает 

иной мир, но растворяет личность. 
Концепция русского религиозного возрождения – резуль-

тат осмысления многовековой истории России и Запада. Поэто-
му ее можно определить как новое славянофильство, выразив-
шееся в идеях и взглядах Н.В. Гоголя, Ф.М. Достоевского, 
Л.Н. Толстого и В.С. Соловьева. 

Ф.М. Достоевский, у которого сама его жизнь была по-
учительным примером для сторонников религиозного возрож-
дения. Увлечение революцией имело трагические последствия 

для писателя, поэтому свое творчество он посвятил поиску хри-
стианских путей к людскому единению и братству. В этом он 

видел особенность русского пути. Многие идеи и взгляды, осо-
бенно учение о ненасилии Л.Н. Толстого также были созвучны 

воззрениям представителей религиозного ренессанса. 
Вл. Соловьев разработал концепцию возрождения России 

на христианских началах, являлся автором теории вселенской 

теократии. 



85 

 

Он считал, что в отношениях между собой люди должны 

забыть все распри и руководствоваться христианским учением о 

любви к ближнему. Этот же принцип должен быть положен 

в основу между отдельными государствами. Легче всего его 

может осуществлять христианская религия. Чтобы претворить 

в жизнь христианский принцип «любви к ближнему» и оконча-
тельно исключить из общества классовые и национальные про-
тиворечия, православной, католической и протестантской церк-
ви необходимо слиться воедино под эгидой Римского папы 

и русского самодержавия, образовав вселенскую теократию. Он 

посвятил всю свою жизнь неустанной борьбе против враждеб-
ного отношения интеллигенции к Церкви, за преодоление раз-
рыва между ними, призывал к взаимному примирению. Именно 

с него началось то религиозно-философское движение рубежа 

XIX и XX веков, которое получило название русского религиоз-
ного ренессанса. 

Развивая идеи своих предшественников, представители 

религиозного возрождения критично оценивают западный путь 

развития. Они считают, что Запад сосредоточил свои усилия на 

внешнем благоустройстве, на создании комфорта и жизненных 

удобств. Одновременно такие понятия как внутренний мир, ду-
ша человека, оказались забыты.  

Именно эти негативные, чуждые России факторы, были 

взяты на вооружение русской революционной интеллигенцией. 
В борьбе за благо и счастье народа, за его освобождение, она 

избрала неверные радикальные средства: революцию, насилие, 
разрушение и террор. 

Сторонники религиозного ренессанса увидели в револю-
ции 1905–1907 гг. серьезную угрозу будущему России, воспри-
няли ее как начало национальной катастрофы. Исходя из этого 

они обратились к радикально настроенной интеллигенции 

с призывом отречься от революции и насилия, как средства 

борьбы за социальную справедливость, отказаться от западных 

ценностей. 
Спасение России они видели в восстановлении идей хри-

стианства как фундамента всей культуры, в возрождении 

и утверждении ценностей религиозного гуманизма. Путь к ре-



86 

 

шению проблем общественной жизни лежал через личное само-
совершенствование и личную ответственность, поэтому доста-
точно большое внимание русские философы уделяли проблеме 

личности. При всей своей привлекательности концепция рели-
гиозного возрождения была уязвимой и небезупречной: упрекая 

революционную интеллигенцию за ее перекос в сторону внеш-
них, материальных условий жизни, представители богоиска-
тельства уходили в другую крайность – провозглашали без-
условное главенство духовного начала. 

В России вопрос о социально-экономических условиях 

жизни имел исключительную остроту. На данном историческом 

этапе развития снова победил западный тип. Призыв к отказу от 

революции и насилия нуждался в поддержке, во встречном дви-
жении со стороны официальных властей и правящей элиты, но 

все предпринимаемые шаги не отвечали историческим требова-
ниям. 

Призыв сторонников религиозного возрождения встать 

на христианский путь решения острых жизненных вопросов 

не нашел желаемой поддержки. 
Власти не чувствовали острую необходимость перемен, 

проявляли непоколебимый консерватизм и любой ценой хотели 

сохранить порядки Средневековья. 
Против новых богоискателей выступали не только рево-

люционеры и левая оппозиция, но и многие правые, включая 

либералов. 
Церковь также не оказала должной поддержки. Священ-

ный Синод сначала поддерживал проходившие в 1901–1903 гг. 
религиозно-философские собрания, а затем их запретил. 

Церковь довольно настороженно относилась к идеям ре-
лигиозного возрождения, сомневалась в их искренности, а кри-
тику в свой адрес считала незаслуженной и воспринимала бо-
лезненно. 

В дальнейшем обнаруживалось полное различие во взгля-
дах представителей светского и церковного мира. Реакция со-
временников показала, что выразители религиозно-

философского возрождения намного опередили свое время. Од-
нако их начинания и призывы не были напрасными. Они спо-



87 

 

собствовали оживлению духовной жизни, усилению интереса 

интеллигенции к Церкви и христианству. 
 

Список литературы: 
 

1. Православие. Том I: История, каноническое устройство 

и вероучение Православной Церкви. С предисловием Святейше-
го Патриарха Московского и всея Руси Алексия II. М: Сретен-
ский монастырь, 2008. 

2. Н.А. Бердяев, Русский духовный ренессанс начала 

XX в. // журнал «Путь» от 1935 г. 
3. Спиркин А.Г., Философия. – М., 2006. 

4. Философия под ред. Учебник. 2-е изд., перераб. и доп. 
М.: ТОН–Остожье, 2001. 

5. Балашов Л.Е. Философия: Учебник. 3-е изд., с исправ-
лениями и дополнениями – М., 2008. 



88 

 

Покровский храм в селе Дуброво 

 

Коваленков Д.В.,  
студент 3 курса ВПТ  

 

В августе 2011 году исполнилось 115 

лет со дня освящения храма во имя 

Покрова Владычицы нашей Богоро-
дицы и Приснодевы Марии в бывшем 

селе Дубровна Юхновского уезда 

(ныне Дуброво Темкинского района 

Смоленской области), находящегося в 

6.5 километрах от станции Исаково и 

29 километрах от Вязьмы, на брегу речки Жижалы. Храм по-
строен на средства Капитона Ивановича Смирнова, тайного со-
ветника, директора 2-й Санкт – Петербургской гимназии, автора 

известной в конце 19 века и принятой во всех учебных заведе-
ниях России «Всеобщей географии». До этого здесь стоял дере-
вянный Покровский храм, построенный в 1700 году на средства 

полковника Алексея Андреевича Грибоедова, в котором вскоре 

был устроен придел во имя Святой Троицы. 
Капитон Иванович родился в Дубровне, в семье дьякона 

местного храма. Еще ребенком 8–9 лет он был отправлен роди-
телями в Вяземское Духовное училище, а затем переведен 

в Смоленское уездное Духовное училище. В 1847 году Капитон 

Иванович окончил в Санкт – Петербурге полный курс педагоги-
ческого института со званием старшего учителя гимназии. 
Приезжая на Смоленщину, в Дубровну, Капитон Иванович по-
стоянно посещал храм и могилы отца и матери на церковном 

кладбище. Здесь он принял решение поставить в селе, в память 

родителей, новый каменный храм. В те годы в Покровском при-
ходе, настоятелем которого служил священник Василий Дьяко-
нов было более 5000 человек, и старый храм всех не вмещал. По 

благословению епископа Гурия Охотина Смоленского и Доро-
гобужского 10 октября 1893 года, местным благочинным – свя-
щенником  Михаилом Полчаниновым в сослуженнии духовен-
ства соседних сел была совершена закладка храма, отслужен 



89 

 

молебен и освещено выделенное место. Затем в Покровском 

храме совершена божественная литургия. 
Капитон Иванович задумал храм необычным по архитек-

турному решению и поэтому пригласил 

известного в конце 19 века московского 

зодчего А.И. Гунста. Архтектор посе-
лился в Дубровне и прожил в селе 

с 1893 по1896 годы до завершения ра-
бот следил за строительством храма. 
«Ему главным образом вся честь и сла-
ва в успехе дела, которое и завершилось 

в конце июля 1896 года». Труды по храму с Капитоном Ивано-
вичем разделили священник Василий Дьяконов и местный по-
мещик Лаврентий Лаврентьевич Блодо.  

На возведение нового Покровского храма было затрачено 

почти 100000 рублей, огромная по тем временам сумма. 
3 августа 1896 года в Дубровну прибыли епископ Никанор 

Каменский Смоленский и Дорогобужский с архиерейским хо-
ром, в полном составе, ректор Смоленской Духовной семинарии 

протоиерей Петр Чепнин, настоятель Смоленского Успенского 

кафедрального собора протоиерей Никандр Иванов и многие 

другие священно- церковнослужители и представители прихо-
дов. У стен храма их встретили Капитон Иванович Смирнов 

и священник Василий Дьяконов и несколько тысяч прихожан. 
В новом храме, рассчитанном на 3000 человек, на божественной 

литургии, начавшейся в 9 утра 4 августа, с трудом поместилось 

лишь половина молящихся. По окончании божественной литур-
гии и освещения храма в здании церковно- приходской школы 

был устроен праздничный обед. 
Преосвещенный епископ Никонор бла-

гословил перенести старый Покровский храм 

на находившееся в полу версте от села клад-
бище, для совершения в нем треб. 

Храм был и остается до сих пор одним 

из самых своеобразных по своей архитектуре 

в Смоленской епархии. В нем одновременно 

использованы древнерусские и западноевро-



90 

 

пейские архитектурные приемы и формы. Его завершение вы-
полнено с нарушением православных традиций. Над централь-
ной частью алтаря установлен восьмерик с высокими арочными 

окнами,  увенчанный шатром, повторяющим колокольни 17 ве-
ка. Над самим храмом завершающей главы нет. С запада над 

входом была поставлена трехпролетная звонница с тремя луко-
вичными главами, оформление которых близко к московскому 

зодчеству 17 века. В храм ведет высокий портал, оформленный 

профилированным кирпичом и белым камнем с дверями укра-
шенными кованными металлическими деталями. Храм постав-
лен на белокаменном фундаменте. В плане Покровский храм 

напоминает западный базиликальный, то есть прямоугольный с 

разделением помещения продольными рядами колонн. В инте-
рьере особым изяществом отделки, резьбой и интересным архи-
тектурным решением отличается резной дубовый иконостас, 
выполненный столичными мастерами. Подобная по исполнению 

резьба сохранилась в московском храме Воскресение Христова 

в Сокольниках. Двухъярусный в центральной части иконостас 

оформлен арками с витыми колоннами и сплошь заполнен резь-
бой. Иконы написаны в академическом стиле известным худож-
ником, академической живописи А.И. Корзухиным. 

В настоящее время сохранились иконы первого яруса. Все 

иконы написаны на металле и по этому живописный слой ча-
стично поврежден. В хорошем состоянии иконы Спасителя, Бо-
жией Матери, Покрова Пресвященной Богородицы, Смоленской 

Божией Матери с тропарем. Все иконы исполняются высоким 

уровням исполнения. Прекрасно написаны фигуры святых, ли-
ки, руки. В стиле с иконостасом оформлена и широкая солея, 
отделенная от храма сплошной перегородкой с дверцами. Резь-
бой и керамическими вставками были оформлены и северные 

и южные двери. Сохранились несколько резных киотов без 

икон, выносной фонарь. 
Главным украшением храма до сих пор является массив-

ное бронзовое трехъярусное паникадило, увенченное короной. 
По нижнему краю трех  обручей несущих 90 свечей, сплошь по-
крытых просечным орнаментом, были подвешены хрустальные 

подвески. В нижней части паникадила на цепях подвешена по-



91 

 

лусфера. Все декоративное оформление паникадила стилизова-
но под 17 век.  

В алтаре храма сохранился престол с гипсовыми барелье-
фами на евангельские сюжеты и металлические подсвечники 

с эмалевыми вставками. Отапливался храм  двумя высокими 

чугунными печами «голландками» и одной кирпичной печью 

с изразцовыми вставками. 
Из действующих храмов Смоленской епархии Дубровен-

ский храм в 1960–1970 годы уступал лишь Смоленскому Успен-
скому собору. В настоящее время  в Покровском храме прово-
дятся службы лишь на Пасху и Спас. Этот уникальный храм 

нуждается в сохранении и реставрации. Еще одна подобная цер-
ковь находится в Российском посольстве в Швеции, и больше 

в мире строительств такого типа нет. 
 

Список литературы: 

 

1. Иеромонах Даниил (Сычев А.М.) Вязьма. Очерки исто-
рии / Иеромонах Даниил (Сычев А.М.) – М.: Московская типо-
графия №6 комитета РФ по печати, 1997. – С.156–161.  

2. Фотографии автора. 



92 

 

Духовно-нравственные проблемы 

распространения наркомании, алкоголизма и курения 

 

Коростылева Д.,  
студентка 1 курса РЖДТ 

 

Сегодня проблема сохранения здоровья граждан по праву 

стала одним из приоритетов государственной социальной стра-
тегии, которую нельзя решать только силой государства. Необ-
ходимо заинтересованное участие в этом деле всего гражданско-
го общества и каждого из нас. 

Человек, будучи творением неповторимым во всей Все-
ленной и ощущая свою исключительность, является главным 

ваятелем своей судьбы. Но, к сожалению, порой этот творец 

злоупотребляет свободой и, искушенный ложными удовольстви-
ями, сходит с верного пути. 

Наркомания и алкоголизм и табакокурение – вот трагедия 

нашего века. 
Человек, бессильный сопротивляться этому злу, постепен-

но придается забвению и все таланты, способности, воля, свобо-
да- все это остается в рамках прошлого, а в тиски настоящего 

его зажимает пустота, боль, зависимость и… смерть. 
 Наркомания, алкоголизм - это результат снижения духов-

ных ценностей, утрата среди молодежи  традиций и обычаев 

прошлых поколений. 
Поэтому духовно-нравственное воспитание молодежи на 

сегодняшний день является одной из социально важных задач 

общества. 
Общество должно позаботиться о будущем нации и о том, 

каким будет это будущее. 
Снижение общего уровня духовного наследия молодежи, 

проблема адаптации в изменяющихся условиях мирового сооб-
щества, необходимость принятия мер по воспитанию молодежи, 
которая не задействована или не востребована в жизни общества 

– вот основные проблемы, решение которых неотложно. 
Снижение уровня занятости молодежи, распространение 

алкоголизма, наркомании и табакокурения среди молодежи – 



93 

 

следствие снижения нравственного и духовного воспитания де-
тей и подростков в семье и школе. 

Основной задачей общества является реализация комплек-
са мероприятий, направленных на инициирование и активиза-
цию в учреждениях высшего профессионального образования 

эффективной работы по профилактике и предотвращению 

наркомании, алкоголизма и табакокурения и тем самым форми-
рование у молодежи активной жизненной позиции, позитивного 

отношения к здоровому образу жизни. 
Также необходимо задействовать молодежь в обществен-

ной жизни страны, пропаганде религии, традиций и обычаев 

народа. 
Для этого, в свою очередь, необходимо, на мой взгляд, ре-

шить следующие задачи: 
Разработать специальные программы для учреждений 

высшего и среднего профессионального образования, включаю-
щие комплекс профилактических и пропагандистских меропри-
ятий по борьбе с наркоманией, алкоголизмом и табакокурением. 

Я надеюсь, в перспективе это  будет способствовать широ-
кой пропаганде основ здорового образа жизни и искоренению 

вредных привычек, положит начало снижению числа активных 

курильщиков среди студентов в учреждениях профессионально-
го образования; нужно только немного усилий  приложить 

к этому, а не пускать всё на самотёк. Активизация и повышение 

качества профилактической работы по предупреждению 

и предотвращению алкоголизма, наркомании и табакокурения 

в молодёжной (студенческой) среде, в вузах, выстраивание этой 

работы на регулярной основе с использованием передового рос-
сийского и зарубежного опыта – должна стать одной  из основ-
ных задач воспитательного процесса. 

Увеличение числа сторонников активного и здорового об-
раза жизни в студенческой среде, снижение на этой основе забо-
леваемости среди студентов и старших школьников – такова 

перспектива того воспитательного процесса, который, на мой 

взгляд, должен стать первоосновой. 
Проблема алкоголизма и наркомании в России остаётся 

одной из самых насущных и тревожных. К сожалению, следует 



94 

 

признать, что по статистике не менее четверти населения под-
вержены пьянству, а более половины – в той или иной степени 

зависимы от наркотических веществ. Каждый третий студент 

и ученик старших классов уже имеет опыт знакомства с нарко-
тиками. Это страшная статистика свидетельствует о том, что 

у нашей страны нет будущего, потому что не остаётся практиче-
ски здоровых людей. Это в свою очередь порождает рождение 

ещё более больного поколения. Происходит по сути уничтоже-
ние нации. 

По словам святителя Иоанна Златоуста, «Пьянство – ко-
рень всех зол… и само по себе может служить вместо всякого 

наказания, наполняя душу смятением, исполняя ум мраком, де-
лая пьяного пленником, подвергая бесчисленным болезням, 
внутренним и внешним…» 

Действительно, алкоголизм, наркомания и табакокурение – 

это страшное наказание, которое накладывается не только на 

зависимую личность, но и наказание для окружающих эту лич-
ность людей, родных и близких. Круг страдающих с каждым 

новым алкоголиком и наркоманом расширяется. Вместо счастья, 
радости и благодати в душах людей поселяется страх, тревога, 
горе и смерть. Что может быть страшнее? И нужно ли так жить? 

Об этом должен задуматься каждый, кто видит подростка с бу-
тылкой пива или энергетика, кто видит курящую 13-летнюю де-
вочку, 15-летнего мальчика с расширенными зрачками. Не про-
ходите мимо! Остановите продавца, который в киоске продаёт 

несовершеннолетнему сигареты или алкоголь, посмотрите вни-
мательно вокруг, ведь совсем рядом могут продаваться наркоти-
ки. Не оставайтесь равнодушными. Равнодушие – это грех. Что-
бы остановить распространение страшного зла начните с самих 

себя. Подумайте о своей душе. Чем наполнена она: стремлением 

помочь людям или равнодушием, которое ведёт к разрушению 

и смерти. 



95 

 

Духовные корни русской литературы 

 

Гончарова О.Н., 
студентка 1 курса СПЭК 

 

Люди учатся Знанию, люди учатся Памя-
ти, люди учатся Совести. Это три пред-
мета, которые необходимы в любой школе 

и которое вобрало в себя искусство. 

Ю. Лотман 

 

Введение 

 

Древнерусская литература – «начало всех начал», истоки 

и корни русской классической литературы, национальной рус-
ской художественной культуры. Велики ее духовные, нрав-
ственные ценности и идеалы, она наполнена патриотическим 

пафосом служения русской земле, прославляет красоту русского 

человека, способного ради общего блага пожертвовать самым 

дорогим – жизнью, выражает глубокую веру в торжество добра 

и способность человека возвысить свой дух и победить зло. 
Д.С. Лихачев высказывал мнение, что древнерусскую литерату-
ру можно рассматривать как литературу одной темы и сюжета: 
«Этот сюжет – мировая история, и эта тема – смысл человече-
ской жизни». Обращение к духовным корням, исканиям русской 

классики объясняется актуальностью этой проблематики для 

всех поколений. Цель работы – показать духовные истоки  рус-
ской литературы второй половины 20 века – начала 21 века  как 

проявление стремлений к добру, утверждению нравственных 

основ и жизнелюбию, которыми жила литературная мысль, 
осмыслить те особенности содержания и поэтики произведений 

А. Солженицына, В.Астафьева, которые связаны с житийной 

литературной традицией, и показать своеобразие освоения этой 

традиции каждым из писателей. Житийная литература является 

одним из выражений моральных основ жизни, естественных по-
рывов личности к высшему. Общепризнанно, что с ценностями 

христианской традиции, с утверждением нравственных норм, 



96 

 

воплощенных в героике духовно-религиозного подвижничества, 
с разработкой такой категории духовной жизни, как святости – 

словом, со всем тем, что составляет смысл и содержание житий-
ной литературы, связано становление и развитие национального 

духовного сознания, формирование той системы нравственных 

представлений русской литературы, которая предопределила ее 

важнейшие открытия в сфере духовного бытия человека. 
Оценка личности по степени духовности, самоотвержен-

ности, искренности порывов к идеалу, максимализм в требова-
нии от человека высокой моральной ответственности за жиз-
ненную позицию, за свои поступки – все это и выдвинуло рус-
скую литературу классического периода на первое место среди 

литератур мира, имеет в своих истоках традиции древнерусской 

житийной литературы. Великие русские писатели XIX в. в своих 

творческих поисках обращались к древнерусским житиям 

и находили созвучные им идейно-художественные ценности. 
Миросозерцание Н.В. Гоголя – «духовника в русской литерату-
ре», по мнению исследователей, во многом было развито жити-
ями святых. 

Древнерусская житийная литература входила в творческое 

сознание и русских писателей XX в. Творчество И. Бунина, 
Б. Зайцева, И. Шмелева, Л. Андреева, А. Ремизова, А. Солжени-
цына и многих других не может быть понято вне связей с лите-
ратурными традициями древнерусской литературы. Оценка до-
стижений русской литературы новейшего времени требует 

осмысления ее в масштабах всего развития художественной 

мысли в России, рассмотрения в контексте всей истории станов-
ления и развития национального духовного сознания. Будучи 

новой во многих темах и поэтических средствах, современная 

русская литература в своих лучших образцах продолжает тра-
диции житийной литературы в поисках и утверждении нрав-
ственных основ бытия личности. Обращение писателей к тради-
циям житийной литературы  является выражением их отноше-
ния к современности, к нравственному оскуднению общества. 
Примером тому служит развитие в современной литературе та-
кого особого жанра «малой прозы», как «житийный» рассказ. 
Термин «житийный рассказ» появился в 60-х гг. в одном ряду 



97 

 

с такими понятиями, как «рассказ–судьба», «монументальный 

рассказ», «романный рассказ». Термин «житийный рассказ» ис-
пользуется для обозначения особого варианта «малой прозы», 
а именно тех рассказов, содержанием которых становится исто-
рия восхождения личности к духовному совершенству, история 

бессмертия и величия нравственного подвига. Конечно, «жи-
тийный» рассказ – это не житие. Но речь идет о «перевыраже-
нии» иных художественных задач, отражении новой действи-
тельности. Идеи общественного развития в «житийном» расска-
зе связываются, прежде всего, с повышением нравственного со-
знания общества. В них утверждается «философия любви» как 

мудрость жизни. Авторы современных «житийных» рассказов 

продолжают традиции «великих» – Достоевского, Толстого, 
Лескова, – которые искали пути к улучшению мира в нрав-
ственных устоях человеческой личности, в евангельской этике, 
космической любви и добре. 

«Житийный» рассказ отличает особое внимание к вопро-
сам: что есть жизнь и что есть смерть, каков человек на пороге 

смерти, что за этим порогом.Таким образом, конфликты в «жи-
тийном» рассказе связаны как с осмыслением сложных процес-
сов, происходящих в обществе, так и с философскими раздумь-
ями о предназначении человека на земле. «Житийный» рассказ - 

особая ветвь русской литературы, ориентированная на право-
славное миросозерцание, о которой говорит М.М. Дунаев: «Ре-
лигиозность литературы нашей не в простой связи с церковной 

жизнью проявляется, равно как не в исключительном внимании 

к сюжетам Священного писания – отнюдь не в том. <...> Рус-
ские писатели смотрели на жизненные события, характеры 

и стремления людей, озаряя их светом евангельской истины, 
мыслили в категориях Православия, и не только в прямых пуб-
лицистических выступлениях проявлялось это, но и в самом ху-
дожественном творчестве». (Дунаев М.М. Православие и рус-
ская литература. М.: Кругъ, 1996. – Т. 1. С.). 

Герои – «праведники» в «житийном» рассказе – люди вы-
сокого духовно-нравственного совершенства, носители желае-
мого, но не достигнутого народом, идеального сознания, – про-
тивостоят тем «нормам» народного бытия, тем нравственным 



98 

 

порокам, которые «оскорбляют»  высшие жизненные ценности. 
«Идеальное» начало в героях «житийных рассказов» становится 

реальностью, наполняется конкретным духовным смыслом 

в поступке неповиновения условиям жизни, внутреннего сопро-
тивления косной среде. В этом заключается не только правота 

героев-«праведников», но и их обреченность: воплощая те нрав-
ственные нормы и духовные начала, которые опасны для не-
справедливого общества, они приводят в движение враждебные 

силы, губящие их. Судьба «праведников» призвана, как и в жи-
тиях, утвердить величие нравственного подвига, но одновре-
менно является суровым «обвинительным заключением» миру, 
в котором утверждение  нравственных идей выглядит  аномали-
ей. 

 

Глава 1. «Житийный» рассказ А.И. Солженицына 

«Матренин двор» 

 

Одним из тех, кто первым выступил в русской литературе 

второй половины ХХ в. против  уродующей цивилизации, был 

А.И. Солженицын (в рассказе «Матренин двор»). «Судьбу Рос-
сии ушедшего столетия Солженицын воспринимает как прояв-
ление Божественного промысла, и взгляд на русскую судьбу 

с мистической точки зрения тоже близок ему», и поэтому его 

творчество следует рассматривать в контексте христианских 

ценностей. Писатель говорит о ценностях и смысле человече-
ской жизни, возможностях человека, раскрывает причины паде-
ния и показывает удивительный пример величия духа. 

Через трагическое событие – гибель Матрены – автор 

приходит к глубокому пониманию ее личности. Лишь после 

смерти «выплыл передо мною образ Матрены, какой я не пони-
мал ее, даже живя с нею бок о бок». Писатель не дает подробно-
го, конкретного портретного описания героини. Лишь одна 

портретная деталь постоянно подчеркивается автором – «луче-
зарная», «добрая», «извиняющаяся» улыбка Матрены. И прямая 

авторская характеристика: «У тех людей всегда лица хороши, 

кто в ладах с совестью своей». Весь окружающий мир Матрены 

в ее темноватой избе с большой русской печью – это как бы 



99 

 

продолжение ее самой, частичка ее жизни. Все здесь органично 

и естественно: и шуршащие за перегородкой тараканы, шорох 

которых напоминал «далекий шум океана», и колченогая, подо-
бранная из жалости Матреной кошка, и мыши, которые в траги-
ческую ночь гибели Матрены так метались за обоями, как будто 

сама Матрена «невидимо металась и прощалась тут, с избой 

своей». 
Но – удивительное дело! Как и герои житийной литерату-

ры, не обозлилась на этот мир Матрена, сохранила доброе рас-
положение духа, чувство радости и жалости к другим, по-

прежнему лучезарная улыбка просветляет ее лицо. Одна главная 

авторская оценка – «у нее было верное средство вернуть себе 

доброе расположение духа – работа». За четверть века в колхозе 

наломала спину себе она изрядно: копала, сажала, таскала 

огромные мешки и бревна. И все это «не за деньги – за палочки. 
За палочки трудодней в замусоленной книжке учетчика». Тем не 

менее пенсии ей не полагалось, потому что, как пишет с горькой 

иронией Солженицын, работала она не на заводе – в колхозе... 
И на старости лет не знала Матрена отдыха: то хваталась за ло-
пату, то уходила с мешками на болото накосить травы для своей 

грязно-белой козы, то отправлялась с другими бабами воровать 

тайком от колхоза торф для зимней растопки. 
«Сердилась Матрена на кого-то невидимого», но зла на 

колхоз не держала. Более того – по первому же указу шла помо-
гать колхозу, не получая, как и прежде, ничего за работу. Да и 

любой дальней родственнице или соседке не отказывала в по-
мощи, «без тени зависти» рассказывая потом постояльцу о бога-
том соседском урожае картошки. Никогда не была ей работа в 

тягость, «ни труда, ни добра своего не жалела Матрена нико-
гда». И бессовестно пользовались все окружающие Матрени-
ным бескорыстием. Жила она бедно, убого, одиноко – «поте-
рянная старуха», измотанная трудом и болезнью. Родные почти 

не появлялись в ее доме, опасаясь, по-видимому, что Матрена 

будет просить у них помощи. Все хором осуждали Матрену, что 

смешная она и глупая, на других бесплатно работающая, вечно 

в мужичьи дела лезущая (ведь и под поезд попала, потому что 

хотела подсобить мужикам, протащить с ними сани через пере-



100 

 

езд). Правда, после смерти Матрены тут же слетелись сестры, 
«захватили избу, козу и печь, заперли сундук ее на замок, из 

подкладки пальто выпотрошили двести похоронных рублей». Да 

и полувековая подруга – «единственная, кто искренне любил 

Матрену в этой деревне», – в слезах прибежавшая с трагическим 

известием, тем не менее, уходя, не забыла забрать с собой вяза-
ную кофточку Матрены, чтоб сестрам она не досталась. Золов-
ка, признававшая за Матреной простоту и сердечность, говорила 

об этом «с презрительным сожалением». Нещадно пользовались 

все Матрениной добротой и простодушием – и дружно осужда-
ли ее за это. Неуютно и холодно Матрене в родном государстве. 
Она одинока внутри большого общества и, что самое страшное, 
– внутри малого – своей деревни, родных, друзей. Значит, не-
ладно то общество, система которого подавляет лучших. Матре-
на – личность соборная, несущая в себе народные начала, подсо-
знательно чувствующая личностную ответственность перед 

народом. Таким образом, мерой всех вещей у Солженицына вы-
ступает все-таки не социальное, а духовное. «He результат ва-
жен... а дух! Не что сделано – а как. Не что достигнуто – а какой 

ценой», – не устает повторять он, и это ставит писателя в оппо-
зицию не столько к той или иной политической системе, сколь-
ко к ложным нравственным основам общества. Вот об этом – - 

о ложных нравственных основах общества – бьет он тревогу в 

рассказе «Матренин двор». Матрена, единственная в деревн 

, живет в своем мире: она устраивает свою жизнь трудом, чест-
ностью и терпением, сохранив свою душу и внутреннюю свобо-
ду. По-народному мудрая, рассудительная, умеющая ценить 

добро и красоту, улыбчивая и общительная по нраву, Матрена 

сумела противостоять злу и насилию, сохранив свой «двор». 
Автор по-разному выражает свое отношение к Матрене и 

происходящим событиям: здесь и скрытая авторская характери-
стика, проявляющаяся в подборе художественных деталей, 
в тональности и «красках» повествования, в системе образов; 
в то же время писатель нередко прибегает к прямым оценкам 

и комментариям. Все это придает «житийному» paccкaзу осо-
бую дoвepитeльнocть и художественную проникновенность. Ав-
тор признает, что и он, породнившийся с Матреной, никаких 



101 

 

корыстных интересов не преследующий, тем не менее, так до 

конца ее и не понял. И лишь смерть раскрыла перед ним величе-
ственный и трагический образ Матрены. И рассказ — это своего 

рода авторское покаяние, горькое раскаяние за нравственную 

слепоту всех окружающих, включая и его самого. Он преклоня-
ет голову перед человеком бескорыстной души, но абсолютно 

безответным, беззащитным, придавленным всей  системой. 
Солженицын находит предельно точное слово – «беспритуль-
ная» Матрена. И в такой позиции он близок великой идее сми-
рения, идущей от традиций житийной литературы, от Достоев-
ского и Толстого. Страшны времена, когда попраны вечные 

нормы морали, когда происходит смещение нравственных 

принципов! Произошло искажение, смещение самого главного 

в жизни – нравственных устоев и понятий. Как получилось, 
горько размышляет А.И. Солженицын, «что добром нашим, 
народным или моим, странно называет язык имущество наше. 
И его-то терять считается перед людьми постыдно и глупо». 
Жадность, зависть друг к другу и озлобленность движут людь-
ми. Когда разбирали Матренину горницу, «все работали, как 

безумные, в том ожесточении, какое бывает у людей, когда пах-
нет большими деньгами или ждут большого угощения. Кричали 

друг на друга, спорили». 
Смерть Матрены неизбежна и закономерна. Да, смерть ге-

роини – это некий рубеж, это обрыв еще державшихся при Мат-
рене нравственных связей. Возможно, это начало распада, гибе-
ли нравственных устоев, которые крепила своей жизнью Матре-
на. Конфликт духовного и материального, рисуемый писателем, 
– вечный конфликт человеческого бытия, недаром Достоевский 

увидел трагедию философии Христа именно в том, что «Хри-
стос, когда пришел к нам, думал, что человек хочет любить, а он 

хочет иметь». 
Доброта, обостренная совестливость (совесть, по словам 

Гете, «наместница Бога в душе»), «смешной, по-глупому рабо-
тающей на других бесплатно» Матрены непонятны тем, кто ду-
мает и поступает иначе, но понятно по отношению к Вечности. 
Судьба героини уже не комментарий «биографии» эпохи, а име-
ет завершенную целостность, в основе которой те нравственные 



102 

 

ценности, которые должны восприниматься как абсолютные. 
Открывается герою, что Матрена «тот самый праведник», и если 

ранее Игнатич воспринимает события жизни Матрены как мо-
менты события ее с жизнью общенародной, то теперь – как ис-
торию внутреннего сопротивления личности террору косной 

среды, историю нравственного ей неподчинения. Героиня рас-
сказа  одна из тех немногих, кто, «овеществив» в своей жизни 

«абсолютное добро» (Ильин А.И. Наши задачи. М., 1992. С. 64). 

(Н. Лосский), является опорой морального порядка в мире, во-
площением тех духовных основ, которые не дают восторже-
ствовать псевдоморали. С этим открытием героя связан этиче-
ский смысл рассказа: страдания и смерть Матрены должны вос-
приниматься в житийном ключе – искупительной жертвой гре-
ховных болезней этого мира и залогом грядущего возрождения, 
так как «делающий по-Божьи побеждает одним своим деланием, 
строит Россию одним своим хотя бы и одиноким, и мучениче-
ским стоянием». 

Трагическое подтверждается мыслью о том, что господ-
ство в мире «уродов и злодеев» не беспредельно, что всегда им 

будут противостоять те, кто не изменил истинному предназна-
чению человека на земле. 

«Все мы жили рядом с ней и не поняли, что есть она тот 

самый праведник, без которого, по пословице, не стоит село». 
В заключительной части рассказа происходит включение 

истории  частной жизни Матрены во всечеловеческий контекст. 
Стираются временные барьеры, и Матрена предстает не столько 

нашим современником, сколько современником всех прослав-
ленных праведников «земли нашей»; она причастна вечности, 
свидетельствует о ней. При этом жизнь Матрены не становится 

схематической иллюстрацией «праведного жития». Подлинные 

ценности жизни Матрены ставятся в один ряд с «вечными» цен-
ностями, ее судьба и незыблемые устои общечеловеческого ду-
ховного сознания переплетаются. Таким образом, А.И. Солже-
ницын, не обходя вниманием социально-исторические и нрав-
ственно-психологические проблемы эпохи, нацеливает читателя 

на осмысление противоречий человеческого бытия, главных 

проблем нравственности. 



103 

 

Матренин двор – Матренин мир – особый мир праведни-
ка. Мир духовности, добра, милосердия, о котором писали еще 

Ф.М. Достоевский и Л.E. Толстой. Но гибнет Матрена – и ру-
шится этот мир: растаскивают по бревнышку ее дом, с жадно-
стью делят ее скромные пожитки. И некому защитить Матренин 

двор, никто даже не задумывается, что с уходом Матрены ухо-
дит из жизни что-то очень ценное и важное, не поддающееся 

дележу и примитивной житейской оценке. 
А.И. Солженицын стремится вернуть вечным нравствен-

ным понятиям их глубинное, исконное значение, продолжает 

одну из центральных гуманистических линий русской классиче-
ской литературы – идею нравственного идеала, внутренней сво-
боды, независимости даже при внешнем притеснении, идею 

нравственного совершенствования каждого. В этом он видит 

национальное спасение. 
 

Глава 2. «Житийные» рассказы В. Астафьева 

 

Заданную «Матрениным двором» А.И. Солженицына тему 

противостояния личности высокого духовного потенциала, 
нравственной жизнестойкости силе зла продолжит В. Астафьев 

в своих рассказах «Мною рожденный» и «Людочка». 
Как и А. Солженицын, В. Астафьев говорит мудро и вме-

сте с тем просто, злободневно; он ведет разговор с читателем 

искренно, публицистичен в провозглашении тех нравственных 

идеалов, которые утверждают истинное предназначение челове-
ка на земле; он бесстрашен в обличении нравственных пороков 

современности. Схожи эти писатели и в особенностях художе-
ственного мышления: В. Астафьев, как отмечают многие иссле-
дователи, склонен к поучению, напряженной  трактовке нрав-
ственных основ жизни личности и общества, поэтизации само-
пожертвенного служения Добру и Истине; главный конфликт 

его произведений вытекает из вечной борьбы Добра и Зла. (См.: 
Астафьев В. Посох памяти. М., 1980. С. 189). 

Главным идеалом для героев  жития  является самопо-
жертвование во имя торжества добра, любви к ближнему. Ду-
ховно-нравственный облик героини рассказа «Мною рожден-



104 

 

ный» определяет жертвенная любовь. Елена Денисовна как бы 

принимает эстафету великодушия, благородства, служения 

высшей справедливости: если ей выстоять в сталинских лагерях 

«один хороший дяденька помогал – Дон Кихот Ламанческий» то 

и она, встретив человека, который «был еще несчастнее..., его 

выходила», посвящает ему всю свою жизнь. Поведение  героини 

объясняется не следованием нравственной идее, а наличием 

чувства этой идеи в душе. Это чувство тяготеет к высоким об-
разцам «простоты сердца» героев жития. Елена Денисовна не 

говорит о евангельских заповедях, а обращает их в кодекс лич-
ного поведения, не проповедует христианский этический идеал, 
но «осуществляет» его в конкретных жизненных ситуациях. 
Твердо идя по велению сердца, она строит свою жизнь под зна-
ком высших ценностей. 

Стать человеком другого порядка без усилий стремятся 

и члены семьи Горошкиных. Выдвинутые мутным потоком «ве-
ликих переломов», Горошкины – порождение «классового» 

уровня сознания, представители «народной» власти, являющей-
ся паразитирующим слоем населения: идеи, которым они слу-
жат, лишь средство эгоистического самоутверждения. Васечка  

Горошкин «усердно отрабатывал жилье и имущество. На Лу-
бянке редко кому удавалось превзойти его в жестокости». Исто-
рия жизни Горошкиных – это история полной нравственной де-
градации личности, прежде всего, «антижитие», отражающее 

горькие приметы эпохи. Излагается она в «исповедях» Елены 

Денисовны и Сергея Кропалева отдельными картинами-

примерами, образы раскрываются за счет таких приемов, как 

показ события, а не «рассказывание» о нем, раскрытие характе-
ра не через его описание, а через поступки, «жесты», речь геро-
ев. Очень подробно написана сцена освоения молодой четой 

Горошкиных завоеванного у «врагов народа» жизненного про-
странства. Как для мародеров на вражеской территории для них 

тут очень много непонятно, они «удивленно умиляются»: «А 

бильбаотека-то!Бильбаотека-то! Неужто они все книги прочита-
ли, Васечка?». Властолюбие и накопление благ – главное в жиз-
ни Горошкиных. Приговор действительно выносится: девочку 

выгоняют из собственной квартиры: «Мы здесь навсегда селим-



105 

 

ся. Мы отсудова никогда и никуда не уйдем». Они «собирались 

жить вечно», не задумываясь («такие громады… природой со-
зданы не для того, чтобы думать»), что торжество их недолго. 
Напрасно генерал, когда уволили его за ненадобностью, «орал: 
«Мало мы их, мерзавцев, стреляли!». В квартире Горошкиных 

«запах тления сшибает с ног», гибель как бы таится внутри это-
го мира, карьера генерала находит свое завершение в сума-
сшедшем доме; подлость, заложенная прошлым супругов Го-
рошкиных, срабатывает в судьбе их дочери. Все Горошкины  

разоблачаются до конца, не удостаиваются сочувствия писателя 

– грабители и палачи, бездушные потребители, они достойны 

своей участи. Неминуемое возмездие за нарушение нравствен-
ных законов приходит не только в форме физического страда-
ния, но и нравственной опустошенности, духовной смерти. Так,  
муж  Елены Денисовны вступает в соглашение с неправедной 

силой, представленной государственной идеологией с ее анти-
гуманной моралью, и он, жертва всеобщего страха и бесправия, 
«писатель - соцреалист» становится одним из тех, кто помогает 

проводить  чудовищный эксперимент по замене традиционного 

народного религиозного чувства, исконных нравственных основ 

жизни человека  псевдодуховностью. Это карикатура на тех 

учителей жизни, которые возводят внешнюю благопристой-
ность в высшую степень, прикрывая ею подлость и низость, 
нравственный распад («Пока я моталась по больницам, Олег 

Сергеевич завел себе Аллочку»). Преобладает в нем расчетли-
вость обывателя, которая  развращает ум и душу; романы он 

пишет, потому что они «давали возможность сладко кушать 

и мягко спать». Самовлюбленность Олега Сергеевича противо-
поставлена высоте нравственного идеала Елены Денисовны, 
тесно связанного с законами самопожертвенной любви. Елена 

Денисовна как «тип человеческий была непонятна и чужда тем 

благодетелям, что вели политико-воспитательную работу», 
именно потому, что она способна на любовь «неизбиратель-
ную». Корни этой любви не в заслугах того, кого любят, но 

в характере того, кто любит, любовь, исключающая гнев и зло. 
Даже зная о низком предательстве мужа, понимая, что ее «он 

высосал до дна и не заметил этого», Елена Денисовна перед 



106 

 

смертью своей печется о том, чтобы это «дите… не пропало», 
осталось «на надежных руках». Такая любовь, составляет ис-
тинную ценность и смысл человеческой жизни, является выс-
шим проявлением духа и нравственного самосознания, она 

сродни вере, и часто ее заменяет. В житиях представлены два 

направления движения человека к такой любви, к свободе духа: 
испытанный, священный, но доступный  личности путь по-
движничества, и  неровный путь личности, мучительно ищущей 

в себе образ Бога. Тему «воскресения» человека (в историях 

раскаявшихся «блудных сыновей», злодеев, разбойников Пуш-
кина, Гоголя, Достоевского, Толстого, Лескова она отличается 

лишь деталями) можно объяснить одним – обращенностью к 

традициям  житийной литературы, в которой показан  путь  вос-
хождения человека от духовного рабства к свободе духа. Жи-
тийный сюжет о «восставшем из греха в праведность», как пра-
вило, приобретает в «житийных»  рассказах этический смысл. 
Если Елена Денисовна сохраняет верность внутреннему нрав-
ственному чувству при любых обстоятельствах социально-

исторического бытия, то характеры Горошкиных определяет 

особая прочность безнравственного; цепная реакция зла, посе-
янного Горошкиными, захватывает в свою сферу Валентина 

Кропалева. «Сюжет» его жизни определяет трудный процесс 

духовного прозрения, преодоления соблазнов. Начальным эта-
пом становится его мужественное, самокритичное «исповедаль-
ное» слово. Герой вынужден признаться себе, что жил в чужом 

доме, служил выдуманным богам, что «разменял свой талант», 
стал «прихлебателем» и «шестеркой», «незаметно испоганился, 
обрюзг душой и телом…». Он утратил  духовную природу свое-
го «я», подчиняясь власти  обстоятельств, растворяясь в коллек-
тивном «мы», привыкнув не мыслить, не искать, но подтвер-
ждать. Он тоскует по утраченному, но он осознает невозмож-
ность возвращения к прежнему состоянию души: «совесть моя 

отяжелена воспоминаниями и на всю жизнь отравлена генераль-
ским сдобным харчем». «Исповедь» свою он называет «Возмез-
дие», записывает ее «в назидание потомкам». Кропалев стре-
мится обрести свое «я», стремится изменить не общественное 

устройство, но самого себя. Для него главное-голос, который 



107 

 

человек должен в себе услышать, а услышав, ему следовать. 
Причем «голос» этот явно «перекрывает» гражданский долг, 
сферу социальных обязанностей. Как и  плачи-монологи героев 

житий, «исповедь» Кропалева заключает в себе не просто пере-
чень фактов биографии, а этапы «истории души», становления и 

нравственного испытания личности. Биографические подробно-
сти при этом приобретают особый характер, и «исповедь» героя 

начинает приобретать значение слова, призванного преподать 

урок просветляющейся души, духовно-нравственного возрож-
дения личности. Герой уходит из квартиры Горошкиных, уходит 

от пошлости и порочности, ставшего просто невыносимым 

прежнего уклада жизни. Ситуация «ухода» в «житийном» рас-
сказе напрямую перекликается с одной из главных библейских 

идей – идеей Исхода; к Своим избранникам  Господь обращает-
ся с одной и той же формулой «Встань и иди…». Стремление 

героя «сохранить душу живу» - это духовное начало, «голос 

любви», который ведет к жизнеутверждающим действиям. По-
сле того, как Кропалев сам себе признался, что «великого рус-
ского поэта сыграть недостоин», он стремится, чтобы его завет-
ную мечту осуществил сын: «Он будет расти и жить в другие 

времена, с другим народом, и, может, удостоится роли великого 

поэта или сделает что-то путное на ином поприще. Во всяком 

разе я постараюсь воспитать его так, чтоб он прожил жизнь не 

так, как я…». Решает он и по-другому искупить свою вину: 
«Склею фильм про семейство генерала и сыграю в нем самого 

себя. Эта-то роль выстрадана мною и заслужена». 
Кропалев и Елена Денисовна – люди сокровенных духов-

ных переживаний, избегающие показа своей внутренней жизни, 
они, тем не менее,  подтверждают незаурядность, совестливость 

и искренность натуры.  
Автор переводит повествование в область самосознания 

и самооценки героев, и это придает образам убедительность, так 

как читатели ощущают драматизм существования «праведни-
цы» или «выпрямляющегося» героя в современном мире. Если 

«исповедь» Елены Денисовны вызвана стремлением оглянуться 

и осмыслить жизнь как целое, подвести итоги своего сопротив-
ления чудовищному прессу социальных обстоятельств, и ее вос-



108 

 

поминания объясняют состояние мира (вывод – «дурен, отрав-
лен этот свет, напугана, сжата, болезнью пропитана душа рос-
сийского человека»), то воспоминания Кропалева – его внут-
реннее состояние («несвободен мой дух» признается герой). Ес-
ли Елена Денисовна рассказывает о своем противостоянии злу, 
которое находится вне, то Кропалев – о своей борьбе с тем злом, 
что захватывает сердце человека, и он, находящийся  на пути 

возрождения,  задает больше вопросов, чем дает ответов. Но обе 

«исповеди» похожи в одном: и Елена Денисовна, и Кропалев 

говорят о нравственных  идеалах, проверяют свою жизнь нор-
мами поведения общечеловеческого значения. Пересечение 

жизненных дорог героев «случайно», но тем более понятна це-
лесообразность последовательного изложения их «исповедей» – 

жизненные драмы героев обобщают огромный духовный опыт. 
К тому же их «исповеди» – это не просто тяжелое переживание 

прожитого: носители «вечных истин» так же, как и герои житий, 
остро чувствуют нравственную состоятельность социально-

исторических процессов, они подвергают окружающую дей-
ствительность моральному суду. 

В. Астафьев в своем рассказе «Людочка» показывает 

нравственное взросление героини, которое предстает продолже-
нием житийных традиций изображения духовного отпора по-
движника обществу, пораженному эпидемией безнравственно-
сти. Сама Людочка обыкновенна, она из евангельских «малых 

сих» – «простенькая, в простенькой, обыкновенной плоти 

ютившаяся душа». Но неожиданно «обыкновенная» героиня ве-
дет себя как те герои житий, которым была присуща непредска-
зуемость поступков и речей, которые нарушали в глазах окру-
жающих обязательные для рядового человека нормы поведения. 
Объясняется это просто: «обыкновенность» героини не в том, 
что она как  все, а в обратном – выглядит она фигурой «необык-
новенной», так как  не подчиняется «морали» окружающих, 
идет поперек потока жизни тех «нечистых», которые составля-
ют «норму» этого уродливого мира. 

Характер Людочки отличает кротость и смирение, прису-
щее героям житий, она «терпела все: и насмешки подружек, уже 

выбившихся в мастера, и городскую бесприютность, и одиноче-



109 

 

ство свое, и нравность Гавриловны». Однако эта кротость  Лю-
дочки, это ее терпение и смирение не имеют ничего общего со 

слабохарактерностью, она не желает опускаться до мира, пора-
бощенного ненавистью, не желает принимать его таким, как он 

есть. Людочка, «простенькая душа», не  думает о проблемах ду-
ховных ценностей человеческого бытия, но решает их самой 

своей жизнью и – своей смертью. По сути, она, подведенная 

к крайним полюсам нравственного бытия человека, вступает 

в житийный круг сознания, со всей остротой и обнаженностью 

ставит вечные вопросы. 
 

Глава 3. Житийные рассказы конца XX – начала XXI века 

 

Человек, не подчинившийся влиянию пороков эпохи, со-
хранивший в себе лучшие черты национального характера, 
а значит, тот, кто помогает нации пронести их через все испыта-
ния, – это человек-надежда, человек, который несет в себе высо-
кие ценности. Таков герой «Голгофы Мандельштама» Ю. Наги-
бина, который «ради нас всех принес свою жертву, ради нас 

вышел на крестный путь и прошел до конца». Само название 

рассказа Ю. Нагибина определяет соотнесенность житейского 

и житийного, бытового и нравственного. Судьбу своего героя 

писатель представляет как судьбу героя жития; жизнь его, как 

и жизнь прославленных героев житий, прошла под знаком под-
ражания  подвигу Христа: «как и Христос, Мандельштам обла-
дал правом выбора и выбрал путь, ведущий на Голгофу». 
Смерть его – неизбежность, «не слепой рок», но осознанный 

выбор, «свободное исполнение человеком Божьего замысла». 
Центральной фигурой повествования в «житийном» рас-

сказе может быть не только носитель «вечных ценностей» 

(«праведник») или тот, кто находится в процессе их обретения, 
но и герой, в образе которого  просматриваются черты агиогра-
фического Христа ради юродствующего. Такими героями явля-
ются герои «Острова прокаженных» Г. Петрова, героини расска-
зов  «Соня» Т. Толстой, «Убогая» Б. Агеева. В этих произведе-
ниях звучат ноты саморазрушения бытия, но не отменяется 

главное – опора на традиции евангельской этики, житийных 



110 

 

ценностей. 
Но в трагической прозе русских писателей звучат слова, 

дающие надежду, что великие заветы русской литературы живы, 
идут они к нам через убогость жизни, растерянность перед не-
понятным, враждебным, безжалостным ходом событий, когда, 
кажется, исчезает всё то, что составляло суть души русского че-
ловека. 

 

Заключение 

 

Агиографическоий подход к изображению действительно-
сти разворачивается в «житийных» рассказах, которые друг на 

друга  не похожи. Изображение русскими писателями окружа-
ющего мира в «житийном» плане позволяет им выйти к объяс-
нению человеческого бытия. Со сменой эпох, сменой поколений 

в духовной жизни что-то меняется, что-то забывается, но нико-
гда не забывается навсегда: «вечные» ценности потому и вечны, 
что не уходят из мира людей бесследно. Носители их составля-
ют силу, выражающие нравственные отношения в обществе при 

всех перекосах социально-исторического бытия. Самоотвер-
женные деяния «праведников» в «житийных» рассказах – про-
явление несгибаемости человеческого духа, верности тому мо-
ральному и нравственному капиталу, который накоплен челове-
чеством. Непомерная тяжесть давит на них, но они не ощущают 

себя жертвой, поскольку следуют своему нравственному долгу 

совершенно свободно. То, что их образы лишены отсвета жи-
тийного оптимизма (выжить в мире, идя поперек его течения, 
невозможно), и духовно-нравственные идеалы, носителями ко-
торых они выступают, являются диссонансом по отношению 

к реальной действительности, не отменяет их жизнеспособно-
сти. Авторы «житийных» рассказов отвечают на вопрос – рабы 

ли мы фатальных сил социально-исторических процессов, есть 

ли возможность у человека обуздать зло, таящееся в нем самом, 
– совсем не отрицательно. Да, в «житийных» рассказах отсут-
ствует та особая, в духе Б. Зайцева, поэтизация благости, мягко-
сти, смиренности русского человека, умеющего безропотно пе-
реносить все невзгоды  жизни, но в них есть иное: примеры не-



111 

 

сломленности духа, перспективы противостояния свободной 

личности обществу, находящемуся в состоянии духовной смер-
ти, а значит, и надежда на воскресение нравственных сил наро-
да. Образы «праведников» утверждают самые высокие нрав-
ственные идеалы, веру в благородные качества человеческой 

натуры, воплощают те духовные ценности, которые, будучи 

высшей философской и этической мерой Человека, являются 

животворными корнями национального и общечеловеческого 

бытия.  
Проза русских писателей – это то главное, что составляет 

гордость нашей литературы и подтверждает высочайший нрав-
ственный авторитет художника в обществе, убеждает нас в том, 
что вечные ценности действительно вечны, неистребимо стрем-
ление человека понять своё место и назначение в этом мире, по-
чувствовать ответственность за всё происходящее, осмыслить 

жизнь с позиций Божьей истины. В этом проявляется глубинная 

связь современной прозы с традициями русской классической 

литературы, с христианскими, православными основами жизни. 
 

Литература: 

 

1. Бушмин А. С. Преемственность в развитии литературы. 
Л., 1978. 

2. Древнерусская литература и русская культура XVIII–
XX вв. // ТОДРЛ. – Л., 1971. Т. 26. 

3. Голубков М.М. Русская литература ХХ в.: После раско-
ла. – М., 2001.  

4. Древнерусская и классическая литературы в свете исто-
рической поэтики и критики. Махачкала, 1988.. 

5. Иванов П. Тайна святых. – М., 1993. 

6. Лихачев Д.С. Древнерусская литература и современ-
ность // Рус. лит. 1978. № 4. С. 25–31; Он же. Прошлое – буду-
щему. Л., 1985. 

7. Лихачева В.Д., Лихачев Д.С. Художественное наследие 

Древней Руси и современность. Л., 1971.Русская литература ХХ 

века и христианство. – М., 1997. 

8. Павлов О. Конец века // Октябрь, 1996, № 3. 



112 

 

9. Поспелов Г.Н. Эстетическое и художественное. – М., 
1974. 

10. Топоров В. П. Святость и святые в русской духовной 

культуре. – М., 1998. 

11. Федотов Г. П. Трагедия древнерусской святости // Фе-
дотов Г. П. Судьба и грехи России. – СПб., 1991. Т. 1.  

12. Шпаковский И.И. Время и бытие в рассказе А.И. Сол-
женицына «Матренин двор» // Три века русской литературы: 
Актуальные аспекты изучения. Межвуз. сб. научных трудов. 
Вып.9. М., Иркутск, 2004. 

13. Агеев Б. Убогая // Категория жизни. М., 1989. 

14. Астафьев В.П. Собр. соч.: В 6 т. М., 1991. Т. 2. С.469. 
рассказов В.Астафьева «Мною рожденный» и «Людочка» 

15. Петров Г. Остров прокаженных // Знамя 1996, № 12. 

16. Солженицын А.И. Мал. собр. соч.: В 9 т. М., 1991. Т.3: 
Рассказы.  

17. Толстая Т. Ночь: Рассказы. – М., 2001. С. 4. 



113 

 

Дьячок – партизан Рославльского уезда 

 

Горбатова Мария, 

учащаяся 10 класса МБОУ СОШ №5 г. Рославль 

 

В этом году исполняется 200 лет Отечественной войне 

1812 года. Благодарные потомки бережно хранят память о геро-
ях Бородина, о славных победах русской армии под командова-
нием М.И. Кутузова и о «дубине народной войны», сокрушив-
шей войска Наполеона. В настоящей работе мне хотелось бы 

остановиться именно на участии лиц духовного звания в патри-
отической борьбе с французскими завоевателями на Рославль-
ской земле. 

Церковь всегда играла важную роль в истории нашей 

страны. Она помогала солдатам не пасть духом во время сраже-
ний, она объединяла и собирала людей на битвы с лютым воро-
гом. Во многом благодаря ей, «дубина народной войны» смогла 

сокрушить войска Наполеона. Ярким примером служит тому 

история дьячка «города Рославля Пятницкой церкви» Саввы 

Крастелева. О ней я и хочу рассказать. 
В своей работе я пользовалась статьей старшего научного 

сотрудника РИХМ Татьяны Сидоровой,  статьей «Дьячок-

партизан» И.И. Орловского и выдержками из книги Владимира 

Михайловича Вороновского «Отечественная война 1812 года 

в пределах Смоленской губернии».  
9 июля 1812 года Александр I издал на имя епископа Ири-

нея рескрипт о том, чтобы он с подвластным ему духовенством 

убеждал всех жителей «вооружаться чем кто может, дабы, не 

давая никакого пристанища врагам, везде и всюду истреблять 

их». Этим рескриптом император положил начало партизанской 

войне в Смоленской губернии. 
В середине августа 1812 года нашему городу Рославлю 

угрожала настолько серьезная опасность, что вся казна и архивы 

были вывезены в Калужскую область. Как видно из книги Во-
роновского: «Белый, Сычевка, Юхнов и Рославль сделались 

преимущественно средоточием деятельности партизанских от-
рядов», так как остальные уезды были заняты неприятелем. 



114 

 

Французы вели себя ужасающе – грабили церкви, разоря-
ли селения и усадьбы. Следствием такого поведения стали бое-
вые действия партизан на Рославльской земле, показавшие ис-
тинный патриотизм и мужество наших земляков. Так, в отряд, 

которым командовал купец Голиков, входило около 200 чело-
век. Но однажды эти храбрые люди, причинившие французам 

множество бед, заночевали в деревне Козловке, где попали 

в окружение. 17 человек были ранены, 20 захвачены в плен, а 12 

– убиты. Среди них оказался и Савва Крастелев, отважно сра-
жавшийся с неприятелем. Его подвиг был описан в статье 

И.И. Орловского, напечатанной в октябрьском номере «Истори-
ческого вестника» за 1902 год. В основу статьи было положено  

прошение на имя архиепископа Феофилакта Русанова, поданное 

вдовой священника села Новорезанова Рославльского уезда 

Ириной Крастелевой. В нем говорится: 
«Сын мой, города Рославля Пятницкой церкви дьячок, 

Савва Крастелев, во время бывшего неприятельского француз-
ского войска в Российских пределах, горя любовью к отечеству 

и вследствие указа согласясь с прочими рославльскими жителя-
ми, сделали ополчение… Наконец, преследуя неприятеля, когда 

по случаю темноты ночи расположились ночевать в деревне 

Козловке, где мародеры были прибыв их весьма превосходное 

число, тогда же в ночь и тамо с прочими убили моего сына, вы-
шеназванного дьячка Савву, сняли все имевшееся на нем одея-
ние, отобрали деньги, лошадь и прочее». Датировано июлем 

1813 года.  
К сожалению, до сих пор неизвестно, удалось ли получить 

бедной женщине компенсацию за сына, потому что никаких до-
кументов на этот счет не сохранилось.  

Нужно упомянуть, что не только Савва Крастелев был ли-
цом духовного звания, воевавшим против наполеоновской ар-
мии. В дьяческом чине был и Антон Синявский из сел Ковыли. 
Собравший ряд добровольцев из окружных сел. В военно-

историческом архиве сохранился любопытный документ. Это 

рапорт самого Синявского о его участии в войне с Наполеоном, 
датированный ноябрем 1863 года.  Здесь он отмечает, что на 

боевые подвиги его воодушевило воззвание Александра I. Как 



115 

 

видите, судьба Антона Синявского была более счастливой, чем 

Саввы Крастелева. 
С удовлетворением следует отметить, что «дела давно ми-

нувших дней». В том числе и события Отечественной войны 

1812 года на территории края, в современной интерпретации 

находят отражение и в исторической экспозиции Рославльского 

музея. К сожалению, РХИМ не может предложить портретные 

изображения или личные вещи дьяконов Синявского и Красте-
лева, так как они не сохранились. Но в музее хранятся гравюры 

Карделли, кираса, ядра-гранаты, капсюльный пистолет и многое 

другое. Работая над своим исследованием, я посетила музей 

и воочию убедилась в исторической ценности  данных экспона-
тов. 

Таким образом, мы видим, что партизаны – это не только 

известные всем Д.В. Давыдов, С. Сеславин, А. Фигнер, но 

и простые люди, рисковавшие жизнями за свою Родину. И ду-
ховенство не отставало от других сословий – как видно из при-
мера Саввы Крастелева. Наш долг гордиться такими людьми 

и ни в коем случае не забывать их имена. Ведь пока мы их пом-
ним, можно надеяться, что и мы, и наши потомки смогут пойти 

по стопам этих неизвестных, но великих людей! 



116 

 

Празднование в Смоленске столетия 

Отечественной войны 1812 года 

 

Егорова Н.И., 
студентка СФ МИИТ 

 

Вся Россия отмечала в 1912 г. торжественную столетнюю 

годовщину Отечественной войны 1812 г. Но особенное значение 

она имела в местах ожесточенных сражений с армией Наполео-
на. Среди таких высокочтимых народом мест были Смоленск 

и Смоленская губерния. 
Празднества начались 4 августа торжественным богослу-

жением в Успенском соборе. Затем была отслужена панихида по 

убиенным воинам перед памятником героям 1812 г., воздвигну-
том в Лопатинском саду. На ней присутствовали смоленские 

дворяне, должностные губернские и городские лица, учителя 

и учащиеся учебных заведений. Здесь же в церемониальном 

строе стояли Софийский, Нарвский и Копорский полки, которые 

столетие назад, в 1812 г. обороняли Смоленск от армии маршала 

Нея. 
Вечером состоялось торжественное заседание предводи-

телей и депутатов Смоленского дворянства. Вход в здание дво-
рянского собрания был украшен изображением государственно-
го герба России и флагами. На заседании присутствовали вы-
борные дворяне, представители местных исторических обществ 

и дворянских семей, а также духовенства, военных и граждан-
ских чинов. На этом торжественном собрании говорили о собы-
тиях вековой давности, о роли в защите Смоленска не только 

дворян, но и других сословий. После окончания речей все ис-
полнили гимн «Боже, царя храни». Под сводами зала раздалось 

дружное «ура».  
5 августа дворянское собрание получило поздравительную 

телеграмму от государя императора Николая II. В ней были сло-
ва, которые не утратили высокого смысла и в наши дни: «Уве-
рен, что потомки славных защитников дорогой родины нашей 

будут и в грядущих поколениях ее верными сынами» [2, С. 29]. 

5 августа 1912 г. стало днем военных празднеств. Ровно 



117 

 

сто лет назад в два часа дня Наполеон отдал приказ полякам 

корпуса Ю. Понятовского штурмовать Смоленск, назвав его 

польским городом. Смоленском пытались также овладеть армии 

Нея и Даву. 
В столетний юбилей обороны города крестный ход из ка-

федрального Успенского собора направился на Покровскую го-
ру. Там возле лагерной церкви в  присутствии войск архиерей 

отслужил молебен с провозглашением вечной памяти императо-
ру Александру I. По окончании молебна был проведен военный 

парад.  
6 августа 1812 г. Наполеон въезжал в оставленный рус-

скими войсками Смоленск. В этот день первая часть юбилейной 

годовщины завершалась празднованием губернского земства. 
Губернское земское собрание создало юбилейную комиссию для 

издания исторического труда по изложению событий Отече-
ственной войны в пределах Смоленской губернии. Составите-
лем и редактором сборника был назначен историк В.М. Воро-
новский, издавший к юбилею свою книгу  о войне с Наполеоном 

на смоленской земле. По экземпляру сокращенного издания 

этой книги получили учащиеся школ.  
Торжества закончились бесплатным спектаклем и гулянь-

ем учащихся в Лопатинском саду.  
24 августа началась вторая часть юбилейных торжеств. 

В этот день состоялось открытие памятника М.И. Кутузову, а 

также бульвара в честь героев 1812 г. в присутствии учащихся 

начальных школ. 25 августа прошло освящение юбилейной 

школы. Вечером ученики начальных школ посмотрели бесплат-
ный спектакль «Пожар Москвы» по пьесе патриотического со-
держания, после чего отправились в Лопатинский сад. Здесь во 

время народного гулянья на стенах бастионов был зажжен 

праздничный фейерверк. 
В день бородинского сражения 26 августа в Успенском 

соборе отслужили заупокойную литургию в память всех отдав-
ших свои жизни защитников Отечества. В здании, построенном 

в проломе крепостной стены,  состоялось открытие начального 

училища в память 1812 г. В этот же  день был открыт бюст 

М.И. Голенищеву-Кутузову. В два часа дня началось торже-



118 

 

ственное заседание городской думы.  
Смоленск после всех августовских торжеств ожидал их 

завершения – приезда государя императора Николая II. Он со-
стоялся 31 августа. 

Наши предки оставили нам много примеров достойных 

дел. Среди них и героизм защитников Отечества 1812 г., и по-
чтение их памяти, запечатленное в событиях 1912 г. в Смолен-
ске. 

 

ЛИТЕРАТУРА 

 

1. Журналы Смоленской городской думы 1912 года. – 

Смоленск, 1913.  

2. Памятная книжка Смоленской губернии на 1913 год. – 

Смоленск, 1912.  

3. Смоленские епархиальные ведомости. 1912. № 17. 1 – 

15 сентября. 



119 

 

Жены-мироносицы 

 

Климова А.В., 
студентка 1 курса СБМК 

 

Надгробный стих 

Спит Сион и дремлет злоба. 
Спит во гробе Царь царей. 
За печатью камень гроба, 
Всюду стража у дверей. 
 

Ночь немая сад объемлет. 
Стража грозная не спит, 
Чуткий слух ее не дремлет, 
Зорко вдаль она глядит. 
 

Ночь прошла. На гроб Мессии 

С ароматами в руках 

Шли печальные Марии. 
Беспокойство в их сердцах, 
 

И тревога их печалит: 
Кто могучею рукой 

Тяжкий камень им отвалит 

От пещеры гробовой. 
 

И глядят дивятся обе: 
Камень сдвинут, гроб открыт. 
И как мертвые при гробе 

Стража грозная лежит. 

А во гробе полон света 

Кто-то чудный, не земной, 
В ризы белые одетый, 
Сел не камень гробовой. 
 

Ярче молнии блистанья 

Блеск небесного лица. 
В страхе вестницы восстали, 
И трепещут их сердца. 
 

«Что вы робки и мятежны», - 

Им сказал пришлец святой, - 
С вестью мира о спасеньи 

Возвратитеся домой. 
 

Я ниспослан Небесами 

Весть я чудную принес 

Нет живого с мертвецами 

Гробе пуст, воскрес Христос!» 

 

И спешат оттуда жены, 
И с восторгом их уста 

Проповедуют Христа 

И Воскресение Христово.  
Автор неизвестен 

 

В 3-ю Неделю по Пасхе Святая Церковь празднует память 

святых жен-мироносиц: Марии Магдалины, Марии Клеоповой, 
Саломии, Иоанны, Марфы и Марии, Сусанны и иных, и правед-
ных Иосифа Аримафейского и Никодима – тайных учеников 

Христовых. 



120 

 

Когда Иуда предал Христа первосвященникам, все учени-
ки Его бежали. Апостол Петр следовал за Христом до двора 

первосвященника и там, обличаем, что он Его ученик, трижды 

отрекся от Него. Весь народ кричал Пилату: «Возьми, возьми, 
распни Его!» (Ин. 19.15). Когда распяли Иисуса, проходящий 

народ злословил Его и насмехался над Ним. И только Матерь 

Его с любимым учеником Иоанном стояли у Креста и женщины, 
следовавшие за ним и Его учениками во время Его проповеди 

и служившие им, смотрели издали на происходящее. 

После того, как Иисус испустил дух, Иосиф из Аримафеи, 
член совета, но не участвовавший в осуждении Иисуса, тайный 

ученик Его пришел к Пилату просить тело Иисусово и, получив 

разрешение, вместе с Никодимом, другим тайным учеником 

Господа, похоронил Его в новом гробе. 
В первый день недели святые жены-мироносицы, купив 

ароматы, пришли рано ко гробу, чтобы помазать тело Иисусово, 
но увидели камень отваленным от гроба и ангела, который воз-
вестил им, что Иисус воскрес. Господь явился Марии Магда-
лине и просил сказать апостолам, чтобы ожидали Его в Гали-
лее.. 

Мироносицы - это те самые женщины, которые были сви-
детельницами крестной смерти Спасителя, которые видели, как 

померкло солнце, земля тряслась, рассыпались камни и многие 

праведники воскресли из мёртвых, когда распят был и умер на 

кресте Иисус Христос. Это те самые женщины, в домах которых 

бывал Божественный Учитель за их любовь к Нему, которые 

следовали за Ним на Голгофу и не отходили от креста, несмотря 

на злобу книжников и старейшин иудейских, на зверство вои-
нов. Это те самые женщины, которые, любя Христа чистою, 
святою любовью, решились затемно идти ко Гробу Господню, 
благодатью Божией преодолев ужас, заставивший апостолов 

разбежаться в страхе, спрятаться за затворёнными дверями, за-
быть о своём ученическом долге. 

Слабые, пугливые женщины чудом веры на наших глазах 

вырастают в жён-благовестниц, давая нам образ мужественного 

и самоотверженного служения Богу. Именно этим женщинам 

первым явился Господь, а потом уже Петру и другим ученикам. 



121 

 

Раньше всех, раньше любого из мужчин в мире, узнали они о 

Воскресении. А узнав, сделались первыми и сильными пропо-
ведницами, стали служить Ему уже в новом, высшем – апо-
стольском призвании, понесли весть о Воскресении Христовом. 
Ну разве не достойны ТАКИЕ женщины нашей памяти, восхи-
щения и подражания? 

Почему все евангелисты уделяют столько внимания при-
ходу мироносиц к святому Гробу, а двое из них добавляют рас-
сказ о том, как первой увидеть Воскресшего была избрана Ма-
рия Магдалина? Ведь Христос не выбирал этих женщин и не 

звал их следовать за Собой, подобно апостолам и 70 ученикам? 

Они сами пошли за Ним как за своим Спасителем и Сыном Бо-
жиим, несмотря на Его видимую бедность, простоту и явную 

враждебность к Нему первосвященников. 
Представьте, что должны были испытать эти женщины, 

стоя у Креста Спасителя и видя весь позор, ужас и, наконец, 
смерть любимого Учителя?! Когда Сын Божий испустил дух, 
они поспешили домой, чтобы приготовить ароматы и миро, 
а Мария Магдалина и Мария Иосиева смотрели, где полагали 

тело Иисуса во гроб. Они ушли только после наступления пол-
ной темноты, чтобы пред рассветом опять прийти ко гробу. 

«И вот, ещё ученики – апостолы! – оставались в растерян-
ности, сам Пётр оплакивал горько своё отречение, но женщины 

уже спешили ко гробу Учителя. А верность – не высшая ли хри-
стианская добродетель? Когда слово «христиане» ещё не упо-
треблялось, они так и назывались – «верные». Сколько подвигов 

верности совершили добрые женщины-христианки за века исто-
рии Церкви!» – пишет историк Владимир Махнач. 

Мы мало знаем о том, что действительно совершали же-
ны-мироносицы, но они не были обычными спутниками. Каж-
дый может представить себе нечто подобное: если все силы от-
даются на служение великим целям, важным задачам, большому 

и нужному для людей труду, то разве остается время на самого 

себя? Но человек не может быть один, он нуждается в помощи 

в быту, он нуждается в той самой необходимой помощи, кото-
рая поддерживает его силы для совершения важных дел. И мы 

знаем, что в нашей жизни всегда есть кто-то рядом, кто берет на 



122 

 

себя эту ношу безымянного труда. 
Святые жены-мироносицы, о которых мы почти ничего не 

знаем из Евангелия, несли на себе эту ношу безымянного труда. 
Они помогали Спасителю, они помогали апостолам, они были 

их поддержкой, разделяя с ними их труды. Для всех нас, кто 

знает Евангельскую историю, это знак особой милости Божией, 
это знак, может быть, особой благодарности Спасителя тем же-
нам, что были с ним. Но они, наверное, не поняли всего того, 
что происходило, и со смирением побежали к апостолам, 
и рассказали им, что Гроб пуст. Но для нас то, что произошло на 

заре третьего дня после кончины Спасителя, является великим 

знаком благодарности Господа женам-мироносицам, призна-
тельности им за их апостольский труд, за то, что вместе с Ним 

и со святыми апостолами почти незримо, ни для кого невидимо 

и безвестно они несли свое жертвенное служение. 
 

Святые жены-мироносицы 

 

Святая равноапостольная Мария Магдалина, одна из 

жен-мироносиц, удостоилась первой из людей увидеть Вос-
кресшего Господа Иисуса Христа. Родилась она в местечке 

Магдалы в Галилее и с юности она страдала тяжким недугом – 

беснованием. Через болезнь Марии Магдалины явилась слава 

Божия, сама же она обрела великую добродетель всецелого упо-
вания на волю Божию и ничем неколеблемую преданность Гос-
поду Иисусу Христу. Когда Господь изгнал из нее семь бесов, 
она, оставив все, последовала за Ним.  

Святая Мария Магдалина следовала за Христом вместе 

с другими женами, исцеленными Господом, проявляя трога-
тельную заботу о Нем. Она не оставила Господа после взятия 

Его иудеями, когда начала колебаться вера в Него ближайших 

учеников. Страх, побудивший к отречению апостола Петра, 
в душе Марии Магдалины был побежден любовью. Она стояла у 

Креста вместе с Пресвятой Богородицей и апостолом Иоанном, 
переживая страдания Божественного Учителя и приобщаясь ве-
ликому горю Богоматери. Святая Мария Магдалина сопровож-
дала Пречистое Тело Господа Иисуса Христа при перенесении 



123 

 

Его ко гробу в саду праведного Иосифа Аримафейского, была 

при Его погребении (Мф. 27, 61; Мк. 15, 47). Служа Господу во 

время Его земной жизни, она желала послужить Ему и после 

смерти, воздав последние почести Его Телу, умастив его, по 

обычаю евреев, миром и ароматами (Лк. 23, 56). Воскресший 

Христос послал святую Марию с вестью от Него к ученикам, 
и блаженная жена, ликуя, возвестила апостолам о виденном – 

«Христос воскрес!» Как первая благовестница Христова воскре-
сения, святая Мария Магдалина признана Церковью равноапо-
стольной. В этом благовестии главное событие ее жизни, начало 

ее апостольского служения. 
По преданию, она благовествовала не только в Иерусали-

ме. Святая Мария Магдалина отправилась в Рим и видела импе-
ратора Тиверия (14–37). Известный своим ..жестокосердием им-
ператор выслушал святую Марию, которая рассказала ему 

о жизни, чудесах и учении Христа, о Его неправедном осужде-
нии иудеями, о малодушии Пилата. Затем она поднесла ему 

красное яйцо со словами «Христос воскрес!». С этим поступком 

святой Марии Магдалины связывают пасхальный обычай да-
рить друг Другу красные яйца (яйцо, символ таинственной жиз-
ни, выражает веру в грядущее общее Воскресение). Затем святая 

Мария отправилась в Ефес (Малая Азия). Здесь она помогала 

святому апостолу и евангелисту Иоанну Богослову в его пропо-
веди. Здесь же она, по преданию Церкви, преставилась и была 

погребена. В IX веке при императоре Льве VI Философе (886–
912) нетленные мощи святой Марии Магдалины были перенесе-
ны из Ефеса в Константинополь. Полагают, что во время кре-
стовых походов они были увезены в Рим, где и покоились 

в храме во имя святого Иоанна Латеранского. Папа Римский Го-
норий III (1216–1227) освятил этот храм во имя святой равноап-
остольной Марии Магдалины. Часть ее мощей находится во 

Франции, в Проваже близ Марселя, где также воздвигнут храм, 
посвященный святой Марии Магдалине. Части святых мощей 

равноапостольной Марии Магдалины хранятся в различных мо-
настырях Святой Горы Афон и в Иерусалиме. Многочисленные 

паломники Русской Церкви, посещающие эти святые места, бла-
гоговейно поклоняются ее святым мощам. 



124 

 

Дни памяти святой:  Апрель 9,  Май 4,  Июль 22 

Святая Мария, мать Иакова меньшего и Иосии. Об 

этой жене упоминают три евангелиста – Матфей при перечисле-
нии жен, стоявших при кресте, называет ее Марией, матерью 

Иакова и Иосии. Ев. Марк упоминает о ней дважды: первый 

раз – при перечислении жен, смотревших издали на страдания 

и смерть Иисуса Христа. Он называет ее Марией, матерью Иа-
кова меньшего и Иосии. В другой раз, перечисляя мироносиц, 
купивших ароматы, он упоминает и о Марии Иаковлевой. Нако-
нец ев. Лука, повествуя о возвратившихся от гроба воскресшего 

Спасителя к ученикам для благовестия о Воскресшем женах, 
упоминает и о Марии, матери Иакова (Мф. 27, 56; Мк. 15, 40, 

16,1; Лк. 24,10). 

Святая Мария Клеопова, мироносица, по преданию 

Церкви была дочерью праведного Иосифа, Обручника Пресвя-
той Девы Марии (память 26 декабря), от первого брака и была 

еще совсем юной, когда Пресвятая Дева Мария была обручена 

праведному Иосифу и введена в его дом. Святая Дева Мария 

жила вместе с дочерью праведного Иосифа, и они подружились, 
как сестры. Праведный Иосиф по возвращении со Спасителем 

и Божией Матерью из Египта в Назарет выдал замуж дочь за 

своего меньшего брата Клеопу, поэтому она именуется Мариею 

Клеоповою, т. е. женой Клеопы. Благословенным плодом того 

брака был священномученик Симеон, апостол от 70-ти, сродник 

Господень, второй епископ Иерусалимской Церкви (память 

27 апреля). Память святой Марии Клеоповой празднуется также 

в Неделю 3-ю по Пасхе, святых жен-мироносиц. 
Святая Иоанна Мироносица, жена Хузы, домоправителя 

Иродова. Когда, по навету Иродиады, отсечена была глава 

Иоанна Крестителя, то убийцы не хотели положить главы Пред-
течи вместе с телом его, боясь, как бы он не воскрес; ученики 

похоронили тело Предтечи в Севастии, а главу враги скрыли во 

дворце Иродовом, в месте бесчестном. Об этом узнала Иоанна, 
жена Хузы, домоправителя Ирода, которая была тайная после-
довательница Христа. Она тайно взяла честную главу и, поло-
жив ее в сосуд, с благоговением погребла ее в поместье Ирода, 
на горе Елеонской. 



125 

 

Св. евангелист Лука в своем Евангелии, говоря о прохож-
дении Иисуса Христа по городам и селениям для проповеди 

и благовествования, замечает, что за Ним следовали и некото-
рые женщины, в числе коих говорит и об Иоанне, жене Хузы, 
домоправителя Ирода, которые служили Ему имением своим 

(Лк. 8, 1–3). Кроме того, св. евангелист Лука говорит также, что 

эти жены последовали за Христом из Галилеи в Иерусалим и 

при распятии Господа стояли вдали и смотрели на распятие, что 

они смотрели на гроб и как полагали тело Господа. Возвратив-
шись же в Иерусалим, они приготовляли благовония и мази для 

помазания тела Иисусова. И в первый день воскресения, очень 

рано, пришли ко гробу, чтобы помазать тело Иисусово. 
В рассказе этом упоминается вместе с именами других мироно-
сиц и имя Иоанны, как сопутницы св. жен мироносиц (Лк. 23, 

49, 55–56. 24, 1–10).  

Святая Саломия. В синаксаре третьей недели по Пасхе 

второй из мироносиц упоминается Саломия, дочь Иосифа, об-
ручника св. Девы Марии, рожденная от первого брака. Она была 

замужем за Зеведеем рыбарем и от этого брака имела двух сы-
новей, ап. Иоанна Богослова и Иакова. Вместе с другими жена-
ми Саломия служила Иисусу, когда Он находился в Галилее, 
и вместе же с ними пришла она в Иерусалим, когда Христос 

пошел туда на вольную страсть. Евангелист Матфей, описывая 

крестные страдания Господа Иисуса, говорит, что там были 

также и смотрели издали многие женщины, которые следовали 

за Иисусом из Галилеи, служа Ему. Между ними была и мать 

сынов Зеведеевых (Мф. 27, 55–56). В числе других жен-

мироносиц она также пришла ко гробу воскресшего Господа 

и узнала от ангелов о Его Воскресении и повеление идти скорее 

сказать ученикам, что Он воскрес из мертвых и «предваряет вас 

в Галилее: там Его узрите» (Мк. 16, 7), что и исполнили они, 
поспешив из гроба со страхом и радостью велией. 

Святая Сусанна. О Сусанне упоминает только один еван-
гелист Лука и только однажды: когда рассказывает о прохожде-
нии Господа Иисуса Христа по городам и селениям для пропо-
веди и благовествования, то из сопутствующих ему жен именует 

и Сусанну (Лк. 8, 3), как служившую Христу от имений своих.  



126 

 

Святые праведные Марфа и Мария Вифанские - сестры 

праведного Лазаря Четверодневного, уверовавшие во Христа 

еще до воскрешения Им их брата Лазаря. Они жили в селении 

Вифания. Все трое очень любили Иисуса и часто приглашали 

Его к себе. В Евангелии говорится что, в продолжение пути 

пришел Господь в одно селение, здесь женщина, именем Марфа 

приняла Его в дом свой; у нее была сестра, именем Мария, ко-
торая села у ног Иисуса и слушала слово Его. Марфа же заботи-
лась о большом угощении и, подойдя, сказала: Господи! или Те-
бе нужды нет, что сестра моя одну меня оставила служить? ска-
жи ей, чтобы помогла мне. Иисус же сказал ей в ответ: Марфа! 
Марфа! ты заботишься и суетишься о многом, а одно только 

нужно; Мария же избрала благую часть, которая не отнимется 

у нее (Лк. 10, 38–42). 

Когда Лазарь заболел, то сестры послали сказать Ему: 
Господи! вот, кого Ты любишь, болен. Иисус же любил Марфу 

и сестру ее и Лазаря (Ин. 11, 3, 5). Через четыре дня по смерти 

Лазаря Господь пришел в Вифанию. Марфа, услышав, что идет 

Иисус, пошла навстречу Ему, Мария же сидела дома. Тогда 

Марфа сказала Иисусу: Господ! если бы Ты был здесь, не умер 

бы брат мой. Но и теперь знаю, что чего Ты попросишь у Бога, 
даст Тебе Бог. Иисус говорит ей: воскреснет брат твой. Марфа 

сказала Ему: знаю, что воскреснет в воскресение, в последний 

день. Иисус сказал ей: Я есмь воскресение и жизнь; верующий 

в Меня, если и умрет, оживет. И всякий, живущий и верующий 

в Меня, не умрет вовек. Веришь ли сему? Она говорит Ему: так, 
Господи! я верую, что Ты Христос, Сын Божий, грядущий 

в мир. Сказав это, она пошла и позвала тайно Марию, сестру 

свою, говоря: Учитель здесь и зовет тебя. Она, как скоро услы-
шала, поспешно встала и пошла к Нему. Мария же, придя туда, 
где был Иисус, и увидев Его, пала к ногам Его и сказала Ему: 
Господи! если бы Ты был здесь, не умер бы брат Мой (Ин. 11, 

20–29, 32). Видя глубокую веру сестер и любя Лазаря, Господь 

воскресил его из мертвых. 
Далее у евангелистов Марка и Иоанна говорится о том, 

что когда за шесть дней до праздника Пасхи Господь пришел 

в Вифанию и был на вечере в доме Симона прокаженного, Ма-



127 

 

рия, взяв фунт нардового чистого драгоценного мира, помазала 

ноги Иисуса и отерла волосами своими ноги Его; дом наполнил-
ся благоуханием от мира (Ин. 12, 3). Некоторые же вознегодо-
вали и говорили между собою: к чему сия трата мира? Ибо 

можно было продать его более нежели за триста динариев и раз-
дать нищим. И роптали на нее. Но Иисус сказал: оставьте ее; то 

ее смущаете? Она доброе дело сделала для Меня. Ибо нищих 

всегда имеете с собою и, когда захотите, можете им благотво-
рить; а Меня не всегда имеете. Она сделала, что могла: предва-
рила помазать тело Мое к погребению. Истинно говорю вам: где 

ни будет проповедано Евангелие сие в целом мире, сказано бу-
дет, в память ее, и о том, что она сделала (Мк. 14, 3, 9). 

Во время гонений на Иерусалимскую Церковь, когда пра-
ведный Лазарь был изгнан  из Иерусалима, они помогали свое-
му святому брату в благовествовании Евангелия на о. Кипре, где 

он был 30 лет епископом. 
 

Какой замечательный образ жен-мироносиц! Они были 

с Господом и Спасителем в Галилее; они сопровождали Его вся-
кий раз, когда Он шел на Пасху в Иерусалим, подвергаясь 

огромным опасностям; они служили Ему любовью своею, тру-
дом своим, и когда в самый страшный момент земной жизни 

Спасителя, в момент Его страданий, даже ближайшие ученики 

покинули Господа, то мироносицы не побоялись. Движимые 

верой и любовью, они преодолели всякий страх и вместе с Пре-
чистой Матерью Спасителя стояли у Креста, и никакой силой 

оторвать их от этого Креста было невозможно. И неслучайно, 
что именно им первым, а не апостолам, явился Воскресший, не-
случайно, что именно им Ангел во гробе возгласил весть о Вос-
кресении, и они пошли и сказали апостолам. Они были первыми 

свидетелями Воскресения, и мы знаем, что, как и апостолы, же-
ны-мироносицы свидетельствовали о Христе Воскресшем даже 

до конца земли, осуществляя апостольское служение, служение 

проповеди, свидетельства о том, что Бог воскресил Сына Своего 

из мертвых и что через смерть и Воскресение Господь Иисус 

Христос избавил мир от власти греха. 
Святые жены-мироносицы, проявившие свою любовь 



128 

 

к Спасителю, положили начало служения женщины в Святой 

Церкви, являющейся телом Христовым. Возможность этого 

служения открылась вследствие дарованного Господом равен-
ства для всех людей, независимо от пола, национальных, расо-
вых и общественных различий. Служение женщины уже в древ-
ней Церкви приобрело свои особые формы. Оно выражалось 

в заботе о добром христианском воспитании детей, о сиротах 

и больных. Известные своей праведной жизнью диакониссы по-
могали пресвитерам при совершении святого таинства креще-
ния. Первые же христианские общины имели уже в своей среде 

и женщин, которые делами милосердия, заботой о насущных 

потребностях ближних способствовали христианской пропове-
ди. Их подвиги благочестия вызывали восхищение язычников. 
Так, один из них, учитель святителя Иоанна Златоуста (в моло-
дости его), в порыве восторга воскликнул: "Какие женщины 

у христиан!" И как хочется, чтобы и теперь все окружающие нас 

люди, взирая на святую жизнь христианок, также восклицали и 

подражали им. «Вы - свет мира, - сказал Спаситель. - Так да све-
тит свет ваш пред людьми, чтобы они, видели ваши добрые дела 

и прославляли Отца вашего Небесного» (1 Мф. 5,14,16).  

Святые женщины были среди первых христианских муче-
ников за веру, и своей святой кровью запечатлели истинность 

евангельской проповеди. Многие женщины помогали благове-
стию Христова учения, известны имена таких провозвестниц, 
и мы чтим память равноапостольных: Елены, матери Констан-
тина Великого; Нины, просветительницы Грузии; Ольги, про-
светительницы наших предков-славян. Их подвиг самоотвер-
женного служения явился как бы продолжением подвига святых 

жен-мироносиц. 
И то же самое произошло и в нашей стране. Когда пасты-

ри и архипастыри во множестве были изолированы от общества, 
а многие из них преданы мученической смерти — кто остался 

в народе, свидетельствуя о Христе Воскресшем? Наши бабушки, 
наши матери, которых не могла остановить никакая мощь атеи-
стического государства. Они не боялись потерять работу, они не 

боялись потерять свои пенсии, они не боялись потерять очередь 

на квартиру. Они крестили своих детей, они крестили многих из 



129 

 

здесь стоящих, и часто высокопоставленные люди, не имея сме-
лости и дерзновения крестить своих детей, тем не менее с радо-
стью взирали на подвиг старших поколений — в лице своих ма-
терей и бабушек, которые и крестили наш народ. 

Святые жены-мироносицы являют нам пример истинной 

жертвенной любви и самоотверженного служения Господу. 
Нам всем надо учиться такому служению Богу, которым 

движет подлинная и пламенная любовь - не за выгоду, а за вер-
ность. 

Церковь в воскресенье жен-мироносиц прославляет жен-
ское служение Богу. Это служение милосердия, сострадания 

и возвещения веры в Воскресшего Господа самой своей жизнью. 
В таком служении Господь и Его Церковь на земле нуждаются 

всегда, ведь Спаситель ждет от нас живого ответа на Свою лю-
бовь. 

Подвиг величайшей любви ко Христу жен-мироносиц за-
ключается в том, что они не только создавали своими руками 

и за свой счет необходимые условия Иисусу Христу и Его уче-
никам для служения людям, но и в самых трагических обстоя-
тельствах оставались верными своему Спасителю, даже тогда, 
когда, казалось бы, надеяться уже было не на что. И такая лю-
бовь сильнее смерти, она побеждает все! 

Каждая женщина Земли является мироносицей по жизни – 

несет мир миру, своей семье, домашнему очагу, она рождает 

детей, является опорой мужу. Православие возвеличивает жен-
щину-мать, женщину всех сословий и народностей. 

Неделя (воскресенье) жен-мироносиц – это праздник каж-
дой православной христианки, православный женский день. 

Святая Православная Церковь отмечает этот день как 

праздник всех женщин-христианок, отмечает их особую и важ-
ную роль в семье и обществе, укрепляет их в их самоотвержен-
ном подвиге любви и служения ближним. 

 

Литература: 
 

1. Архиепископ Аверкий (Таушев). Жены-мироносицы – 

пример для нас // Современность в свете слова Божия. – К 45-



130 

 

летию священнослужения и 25-летию служения в Америке в Св. 
Троицком монастыре. – Слова и речи. Том IV. 1974-1975 гг. – 

Jordanville: Типография преп. Иова Почаевскаго, 1976. – С. 74-

79. [Электронный ресурс] – 

http://slovo.russportal.ru/index.php?id=alphabet.a.abercius01_413. 

2. Протоиерей Борис Балашов Святые жены-мироносицы. 
[Электронный ресурс] – 

http://www.pravklin.ru/publ/svjatye_zheny_mironosicy/6-1-0-1049. 

3. Слово Святейшего Патриарха Кирилла в неделю святых 

Жен Мироносиц в Успенском соборе Московского Кремля 3 мая 

2009 г. [Электронный ресурс] – 

http://www.patriarchia.ru/db/text/635419.html. 

4. Праздник Жен Мироносиц. [Электронный ресурс] – 

http://www.pravoslavie.ua/articles/theology/2011/05/08/126/. 

5. Проповедь священника Михаила Захарова Неделя Свя-
тых Жен-мироносиц // Никольский Благовестник № 3 (53), 29 

апреля 2001 г. 
6. Счастливые Жены-мироносицы Слово в Неделю 3-ю по 

Пасхе священномученика Серафима Чичагова [Электронный 

ресурс] - http://www.kursk-

sestry.ru/novosti/example/index.php/2011/05/08/prazdnovaniya-v-

nedelyu-svyatyx-zhen-mironosic.html. 

7. Равноапостольная Мария Магдалина Православный ка-
лендарь.  [Электронный ресурс] - 

http://www.pravoslavie.ru/put/47926.htm. 

8. Иерей Валерий Коренев Женщина в христианстве 

[Электронный ресурс] - http://www.ierei-

orenev.ru/arhiv/peacewomen.html. 

9. Слово Святейшего Патриарха Кирилла в неделю святых 

жен-мироносиц после Божественной литургии на площади Сво-
боды г. Харькова 8 мая 2011 г. [Электронный ресурс] - 

http://www.patriarchia.ru/db/text/1474016.html. 

10. Назначение женщины по учению Слова Божия. Соста-
витель священник Дмитрий Соколов. Санкт-Петербург, 2007 г. 

http://slovo.russportal.ru/index.php?id=alphabet.a.abercius01_413
http://www.pravklin.ru/publ/svjatye_zheny_mironosicy/6-1-0-1049
http://www.patriarchia.ru/db/text/635419.html
http://www.pravoslavie.ua/articles/theology/2011/05/08/126/
http://www.pravoslavie.ru/put/47926.htm
http://www.ierei-korenev.ru/arhiv/peacewomen.html
http://www.ierei-korenev.ru/arhiv/peacewomen.html


131 

 

Жизненные ценности и глобализм 

 

Мазов А.И., 
студент СФ СКТ СПбГУТ им. проф. Бонч-Бруевича 

 

Глобализация 

 

В социо-культурном контексте термин «глобализм» ассо-
циируется с распространением массовой культуры, отказом от 

высоких эстетических и этических идеалов, насаждением пош-
лости и безвкусицы, подавлением традиционных культурных 

установок. 
При первом взгляде на глобализацию она предстает как 

усиление взаимосвязей между людьми разных стран, этносов 

и культур, ведущее к формированию из населения  земного ша-
ра единого человечества. Радоваться бы этому! О жизни «без 

границ и контрибуций» мечтали самые благородные умы. Одна-
ко в который раз подтверждается, что реальное осуществление 

некогда желанных целей часто проблем порождает больше, чем 

решает. 
Формирующийся одинаковый образ жизни не равновесное 

смешение  всех существующих форм. Это не сплав этносов, 
культур и политических институтов с заимствованием в каждом 

лучшего и включением его в общую целостность.  
С точки зрения содержания в глобализме выражается по-

беда западной, в особенности американской культуры над всеми 

остальными. Экономика, государственное устройство, наука, 
первоначально возникшие в Европе, сейчас захватывают в свою 

орбиту другие народы.  
Так называемые общечеловеческие ценности фактически 

рождаются  западной, либерально-рыночной демократией. «Но-
вый мировой порядок» результат ее развития и несогласные 

с ним рассматриваются как консерваторы, стоящие на обочине 

цивилизационного процесса, его «изгои». Если бы существовала 

красная книга погибающих культур, она была бы очень толстой, 
а вскоре ее возможно придется сдать в архив, из-за того, что за-
носить туда больше нечего. На Земле остается одна, единствен-



132 

 

ная - глобальная - современно-западная культура.  
Стоит ли, однако, драматизировать ситуацию, ведь любые 

существующие ныне этносы и культуры продукт интеграции 

более мелких. Народности образовывались из племен, нации 

возникали в результате переплавки в тигле  истории народно-
стей с потерей  их оригинальных обычаев, искусства, языков. 

Тем более экономические и государственные  формы.  
Глобализация  завершает данный процесс. С этим следует 

согласиться, но в том же и проблема. Завершение не продолже-
ние. Если до сих пор происходило укрупнение культурных еди-
ниц, то дальше укрупняться нечему 

И все-таки трактовка глобализации как потери культурно-
го разнообразия недостаточно глубокая. Это пока драма.  

Жизненные ценности и аксиология 

У каждого человека с детства складывается определенная 

система жизненно важных ценностей. Как правило, они носят 

неявный характер, т.е. функционируют на подсознательном 

уровне. Жизненно важные ценности можно назвать приоритет-
ными.  

Своему предметному содержанию они могут быть самой 

различной природы – от почти физиологически заданных до 

высших духовных. Жизненными ценностями их делает не пред-
метное содержание, а их реальная роль и значимость системе 

смысловых жизненных предпочтений индивида.  
Устойчивость ценностных установок, по-видимому, не за-

висит от ранга ценностей – высшие они или низшие. А вот ме-
ханизмы и условия формирования их более тесно связаны с тем, 
каковы эти ценности  

Примитивные или даже нравственно деформированные 

ценности формируются в условиях стихийного процесса разви-
тия человека быстрее и легче, высшие же ценности возникают 

при наличии определенных условий. Знаменитый русский пси-
холог Л. Выгодский говорил: в основе развития ребенка лежит 

указующий перст взрослого.  
Формирование приоритетов у молодежи 

Особую остроту сегодня приобретает изучение измене-
ний, происходящих в сознании современной молодежи. Неиз-



133 

 

бежная в условии ломки сложившихся устоев переоценка цен-
ностей, их кризис более всего проявляются в сознании этой со-
циальной группы. Потребность в определении личностных цен-
ностей, приоритетов и смысла жизни возникает у каждого чело-
века.  

Общечеловеческие ценности тесно связаны с личными 

ценностями человека, которые можно условно разделить на ма-
териальные и духовные (нравственные). Реализация всех этих 

ценностей необходима для самоутверждения, признания лично-
сти. 

Огромную роль в формировании устойчивых ценностных 

ориентации, связанных с глубинными мировоззренческими 

принципами, играют традиции (народа, группы, семьи). 
Во-первых, традиции обычно мифологизированы, т. е. по-

гружены естественным образом в мировоззренческую, а не 

только событийную ткань бытия.  
Во-вторых, они не просто «слово», а обычно – «слово 

и дело», т. е. ритуал, игра по правилам, что облегчает их усвое-
ние ребенком.  

В-третьих, это такая воспитательная система, в которой 

воспитатель и воспитуемый играют равно активную роль. 
Жизненные ценности потому и являются фундаменталь-

ными и ведущими, что они пробуждают в человеке в опреде-
ленные моменты невиданную энергию, упорство и настойчи-
вость в их достижении, великую силу воли, сметающую на сво-
ем пути все преграды. 

Влюбленный ли это, добивающийся предмета своей люб-
ви, великий ли ученый, готовый обойти пешком всю Землю 

в поисках нужного материала исследования, или это любитель 

острых ощущений, рискующий своей головой . Великая, необо-
римая страсть движет человеком.  

Исследования Синтона 

Синтон – термин практической психологии, введенный 

А.П. Егидесом. 
Синтоны – в первую очередь элемент общения, позитив-

ный коммуникативный посыл. Однако синтоны - элементы не 

только общения, не только коммуникации, это все те наши сло-



134 

 

ва и поступки, все мелочи и детали в общении и взаимоотноше-
ниях, которые приятны собеседник. 

Жизненные ценности в случае здоровой личности могут 

быть сгруппированы в три основных круга ценностей: 
Личная жизнь и отношения, 
Дело, бизнес, работа, 
Собственное развитие 

У здоровой и сформировавшейся личности ценности упо-
рядочены, человек знает, что на данном этапе жизни для него 

самое важное (самоценность), а что является ценностью второго 

уровня или ценностью служебной: средством достижения цен-
ностей более высокого порядка – Я и мое развитие, мои отно-
шения и близкие люди, работа и бизнес. 

Примеры опросов и статистических данных 

МОСКВА, 11 марта 2012 г. Всероссийский центр изуче-
ния общественного мнения (ВЦИОМ) представляет данные 

о том, какие цели ставят перед собой россияне и чего им уже 

удалось добиться.  
В рейтинге главных жизненных целей, которые ставят пе-

ред собой россияне, лидирует создание счастливой семьи и вос-
питание хороших детей (93%). На втором месте – обретение 

надежных друзей (91%), на третьем – честная жизнь (90%).  

К наиболее значимым стремлениям респондентов также 

относятся интересная работа (86%), любимое дело (82%), хоро-
шее образование (79%), наличие свободного времени и возмож-
ность проводить его.  

Менее важными оказываются для россиян цели сделать 

карьеру (54%), стать богатым (52%), иметь бизнес (42%). Реже 

всего граждане желают попасть в элиту общества (23%), стать 

знаменитыми (22%) и получить доступ к власти (18%). 

Несмотря на то, что замыкает частотную иерархию ценно-
стей вера, как свидетельствуют прошедшие здесь исследования 

у молодежи и студентов последних лет, на прямой вопрос «Счи-
таете ли Вы себя верующим, религиозным человеком?» – веру-
ющими себя всегда называют более 50% опрошенных. В данных 

исследованиях верующими себя считают 59% молодежи в Пе-
тербурге и 63%  молодых людей в провинции (2010 г.), а также,  



135 

 

64% петербургских студентов (2007 г.) и 65% студентов в про-
винции (2008 г.). Однако, когда приходится выбирать три-

четыре ценности из семи главных жизненных ценностей, вера 

оказывается на последнем месте. 
Это говорит о поверхностности религиозного сознания 

молодежи, хотя идентификация с религией, прежде всего право-
славием как безусловной культурно-исторической духовной 

ценностью России, несомненно существует.  
А здесь результаты опроса студентов нашего колледжа 

(анкетируемых 47 человек): 
Чего бы Вы хотели добиться в своей собственной жизни? 

(закрытый вопрос, один ответ по каждой позиции, в % от тех, 
кто хотел бы добиться данной цели). 

 
 Уже добился 

(лась), чего 

хотелось 

Пока не до-
бился (лась), 
но считаю, 
что мне это 

по силам 

Хотелось бы, 
но вряд ли 

смогу до-
биться этого 

Создать счастливую семью, вос-
питать хороших детей 

9 89 2 

Иметь надежных друзей 85 9 6 

Честно прожить свою жизнь 11 49 40 

Иметь интересную работу 6 85 9 

Заниматься любимым делом, 
творчеством 

34 55 11 

Получить хорошее образование 4 83 13 

Иметь много свободного времени 

и проводить его в свое удоволь-
ствие 

36 30 34 

Побывать в разных странах мира 21 55 23 



136 

 

Сделать карьеру 2 89 9 

Стать богатым человеком 15 62 23 

Иметь собственный бизнес 19 60 21 

Попасть в элиту общества 23 43 34 

Стать знаменитым 21 26 53 

Иметь доступ к власти 21 28 51  

 

Послесловие 

 

Я – глобалист. Для нашего современного мира характерен 

такой процесс.  
Глобализация – процесс необратимый, а значит необхо-

димо принять его существование за данность и, по возможно-
сти, оградить себя, близких и не только, от негативного влияния 

этого явления. 
Считая себя глобалистом, я ни в коем случае не хочу, что-

бы наша страна, встав на путь глобализации, потеряла свою 

уникальность. Глобализм может входить в каждый дом, лишь 

улучшая жизнь каждого отдельного человека, расширяя грани-
цы его мировоззрения и самосовершенствования. Мы не долж-
ны уходить с головой в патриотизм и национализм, развивая 

свою государственность. Мы должны принять глобализацию и 

считать всю планету нашим общим домом! 



137 

 

Иконология и иконография. 

Особенности смоленских икон 

 

Зорина М.А., 
студентка 2 курса СПолитехК 

 

Актуальность темы. В последние десятилетия Россия 

переживает духовное возрождение, возвращается к своим пра-
вославным истокам. Большинство из нас с уверенностью назы-
вает себя людьми верующими: мы ходим в церковь, отмечаем 

православные праздники, обращаемся с молитвой к Божествен-
ным силам перед иконами. А между тем, глядя на лик, смотря-
щий на нас с той или иной иконы, задумываемся ли мы о глу-
бинном смысле изображенного? Как правило, нет! А ведь икона 

– явление уникальное. Символика цвета, жестов, изображаемых 

предметов – это язык иконы, не зная который трудно оценить 

и понять ее значение, а значит,  постигнуть истинный смысл 

христианского учения. Именно этим и обусловлена актуаль-
ность выбранной темы. 

Цели: 
- определить предмет изучения иконологии и иконогра-

фии; 
- выявить особенности иконологии и иконографии наибо-

лее почитаемых на Смоленщине икон. 
Реферат работы 

Художественная система храма несет в мир образ Христа, 
образ человека и Вселенной, обновленных Божественным во-
площением. Присутствие святых лиц было издревле выражено 

и в иконах, и в старинной росписи храма. 
Иконой, или образом, называется изображение Самого Бо-

га, или Божией Матери, или ангелов, или святых угодников. Их 

изучением занимаются иконография и иконология. 
Иконографией называется строго регламентированная си-

стема образов и сюжетных сцен. С самого начала христианской 

иконописи художники следовали канонам, которые почти не 

изменялись с течением времени.  
В православной иконографии выделяют иконографию Бо-



138 

 

городицы, Иисуса Христа, «праздников» в христианском искус-
стве и т.д. 

В 20-е - 30-е годы ХХ столетия возникло исследователь-
ское направление в истории искусств, являющееся дополнением 

к иконографии и изучающее  символические аспекты изобрази-
тельного искусства. Это иконология. 

Для исследователей, живущих и работающих в лоне пра-
вославной культуры, икона – это не любой образ, а образ цер-
ковный, поэтому иконология ассоциируется с учением о свя-
щенных культовых образах. 

Православная иконология не может оставить в стороне 

иконографию, но, напротив, может использовать достижения 

искусствоведов и историков искусства в этой области.  
Смоленская икона Пресвятой Богородицы «Оди-

гитрия». 
Предание гласит, что икона написана евангелистом Лукой. 

Она находилась в Константинополе и прославилась чудесами. 
Однажды Сама Божия Матерь явилась двум слепцам и привела 

их к своему образу, где они прозрели. С тех пор икону стали 

называть «путеводительницей» – по-гречески «Одигитрия».  
«Одигитрия» – первая византийская икона, привезенная на 

Русь в 1046г. Владимир Мономах перенес ее в Смоленск, и она 

стала называться Смоленской. 
Этот образ был келейной иконой преподобного Сергия 

Радонежского. М.И. Кутузов молил Владычицу о победе и спа-
сении России. Накануне Бородинского сражения перед иконой 

служили молебны.  
Икона пребывала в Смоленске до 1941г. Дальнейшая 

судьба древнего образа неизвестна. В настоящее время в Успен-
ском соборе хранится икона, написанная в 1602 году и также 

прославившаяся многими чудесами.  
Пречистая изображена по пояс. Верхние одежды – мафо-

рий – темно-коричневого цвета. Такой цвет составляется из 

красной и синей краски. Синий – символ девственной чистоты, а 

красный, как цвет крови, свидетельствует о том, что от Нее за-
имствовал Свою земную плоть и кровь  Сын Божий. Нижняя 

туника – темно-синяя, что символизирует небесную, совершен-



139 

 

ную чистоту.  
По краям мафорий отделан золотой каймой – знак бес-

смертия и прославления Царицы Небесной, Ее причастность 

к славе Господней. Мафорий Пресвятой Богородицы украшен 

тремя звездами – на челе (символ девства в момент рождества 

Спасителя), на правом плече (символ девства до рождества), на 

левом плече (символ девства после рождества). Звезды также 

символ Пресвятой Троицы. Фигура Младенца закрывает одну из 

звезд, знаменуя вочеловечение Сына Божия - Второй Ипостаси 

Пресвятой Троицы. 
Взгляд крупных очей задумчив. Тихая грусть готова оза-

риться улыбкой утешения. Грусть – из-за бед и страданий в ми-
ре, а улыбка – из-за упования на Господа Утешителя. Лик Ее - 

надприродной красоты, которую можно отобразить только свя-
тостью. Богородица, предстает в этом своем образе как Путево-
дительница человека, идущего к Богу. 

Левой рукою Богоматерь поддерживает Младенца. Ведь 

мир узнал о Ней именно благодаря Сыну. Она – символ самого 

возвышенного, самого чистого и святого Материнства. Правой 

рукой Пречистая указывает на Него как на Спасителя. В жесте 

Богородицы ключ к этому образу – Матерь Божья ориентирует 

нас духовно, направляя ко Христу, ибо Он есть Путь, Истина 

и Жизнь. Она несет наши молитвы к Нему, Она ходатайствует за 

нас перед Ним, она сохраняет нас на пути к Нему. 
Сам Младенец одну руку протягивает к Матери, благо-

словляет Ее, а в Ее лице и нас, в другой держит свернутый сви-
ток - Его учение. Одежды Младенца темно-зеленые с золотом. 
Золотым цветом  в иконе возвещается радость. Золото символи-
зирует Божественную энергию и благодать, красоту мира иного, 
самого Бога, поглощает зло мира и побеждает его. Зеленый цвет 

– природный, живой. Это цвет надежды, вечного обновления. 
Особенности Смоленской иконы – это фронтальное положение 

Младенца, очень небольшой поворот Богоматери в Его сторону, 
Ее чуть склоненная голова. Этот мягкий наклон означает покор-
ность воле Божией, которую Она когда-то подтвердила и слова-
ми Своими: «Я раба Божия, пусть будет по слову Твоему». Кро-
ме того, в этом легком наклоне признание, что Тот, Кого Она 



140 

 

держит на руках, более велик. 
Вывод: православная икона – одно из величайших дости-

жений человеческого духа. И хотя икона есть лишь изображение 

Господа, Богородицы и святых, именно эти образы помогают 

людям направить свои молитвы. Через них мы обращается к 

нашим небесным покровителям. Но помимо такого сугубо ду-
ховного значения, которое, безусловно, имеют святые образы, 
есть особенный смысл в самой иконописи. То как изображаются 

Спаситель, Божия Матерь и святые, какие цвета используются, 
какие детали есть на иконе - всё это выбирается отнюдь не слу-
чайно. В каждом мельчайшем штрихе есть свой символизм, по-
этому, зная этот «алфавит», мы можем прочитать более глубо-
кий смысл. От одного изображения к другому, эти знаки, точно 

маяки, указывают нам путь к пониманию истины. 



141 

 

Иконология и иконография 

 

Ковалева М., 
студентка 2 курса СФ МИИТ 

 

Когда я захожу в храм, то попадаю в совершенно иной та-
инственный,  неземной и незнакомый мне мир, в котором царит 

покой, чистота и умиротворенность. Этот мир создают иконы, 
чья божественная сила просветляет, успокаивает и наполняет 

души верующих людей любовью, верой и надеждой. Иконы  

с самого рождения сопровождали русского человека в его жиз-
ни, участвовали в важнейших событиях истории Древней Руси, 
поэтому мое знакомство с иконографией – это знакомство 

с прошлым нашей страны. Интерес к этой теме возник не слу-
чайно. Мне было любопытно узнать, о многообразном мире 

икон, чтобы свободно ориентироваться в нем, лучше понимать 

их и стать к ним чуть-чуть ближе, понять загадочную душу рус-
ского человека, ведь икона - это плод души просветленных лю-
дей, и она несет на себе их свет, свет неба. 

Иконология – знание или учение об иконах, исследование 

икон, иконография - описание их. В иконографии выделяют: 
иконографию Богородицы, иконографию Иисуса Христа, иконо-
графию «праздников» и т.д. В христианском искусстве сложил-
ся  иконографический канон – правила выполнения изображе-
ний. Часто говорят, что канон ограничивает свободу художника. 
Но средневековый мастер и не стремился к свободе: он не дол-
жен был писать «от самомыслия», считалось, что его рукой ве-
дет Бог. Поэтому, так распространены были легенды о том, как 

иконы вместо художника писал ангел или же незримая сила 

направляла работу мастера. Такой взгляд  обусловил  аноним-
ность средневекового творчества. До XVII в. художники почти 

никогда не подписывали свои иконы. Икона так заметно отли-
чалась от картины, что большинство христиан  признавали  воз-
можность  священного изображения. 

Иконологию икон я хочу рассмотреть на примере иконы 

Богоматери. Христиане почитали Деву Марию именно как мать 

Сына Божьего, только благодаря его чудесному рождению она 



142 

 

заняла такое важное место среди христианских святых. Ранне-
христианские  сочинения сообщают, что Мария была среднего 

роста, имела тонкие пальцы, волосы цвета  пшеницы, большие 

глаза, подобные плодам миндаля, прямой нос и ярко-алые уста. 
В иконографии Богородицы выделяются три основных иконо-
графических типа: «Умиление», «Путеводительница» и «Моля-
щаяся» («Оранта», «Великая Панагия», «Знамение»). Основны-
ми элементами иконографии Богородицы являются: 

• нимб, в отличие от нимба Спасителя, не содержит впи-
санный крест; 

• мафорий – верхняя одежда замужних женщин в виде 

плаща; 
• поручи – деталь богослужебного облачения; 
• звезды на мафории - символы непорочности и Святой 

Троицы; 
• надпись «МРОY» – сокращение слов «Матерь Бога». 
В иконографическом типе «Умиление» или Елеуса (по-

гречески Милующая) представлена не просто бытовая сцена 

взаимного ласкания матери и ребенка – это взаимоотношения 

Творца и Его творения, выраженные такой бесконечной любо-
вью Создателя к людям, что Он отдает Сына Своего на заклание 

во искупление всечеловеческого греха. Это соединение земного 

и небесного, выраженное сопряжением нимбов и взаимоприкос-
новением двух ликов; это Христос и Церковь Христова, в кото-
рой Богородица представляет собой совершеннейшую из всех 

рожденных на земле людей. Из икон типа «Умиление» наиболее 

известны: «Владимирская икона Божией Матери», «Донская 

икона Божией Матери», икона «Достойно есть», икона «Взыс-
кание погибших» и др. 

Самым распространенным в Древней Руси, иконографиче-
ским типом является Богоматерь Одигитрия (греч. Путеводи-
тельница). Богородица изображена, как правило, по пояс, но 

встречается подгрудное и в полный рост изображение. Левой 

рукой она поддерживает младенца Христа, держащего в левой 

руке свиток, а правой благословляющего. По преданию, самая 

первая Одигитрия была исполнена евангелистом Лукой еще при 

жизни самой Богоматери и показана в числе трех первых икон. 



143 

 

Икона Божьей Матери Смоленская «Одигитрия» – одна из 

наиболее почитаемых икон этого типа на Руси. Только чудо-
творных, особо чтимых списков с неё насчитывается более 

тридцати. Также известны и другие иконы этого типа: «Вла-
хернская икона Божией Матери», «Грузинская икона Божией 

Матери», «Иверская икона Божией Матери», «Троеручица», 
«Скоропослушница» и др. 

Изображение Богоматери с воздетыми в молении руками 

и без младенца, называется «Оранта» (лат. Молящаяся). Фигура 

Божией Матери, изображенная в полный рост с Богомладенцем. 
Поясные изображения икон типа «Великая Панагия» в древне-
русской иконописи получили широкое распространение и стали 

называться «Знамение». Одно из значений славянского слова 

знамение - чудо. И действительно, изображение младенца Хри-
ста на лоне Богородицы - это символ самого величайшего чуда, 
чуда Боговоплощения. Наиболее распространенные иконы этого 

типа: икона Божией Матери «Знамение» Курская, икона Божией 

Матери «Неупиваемая Чаша», «Ярославская Оранта» и др. 
Деление Богородичной иконографии на три основных ти-

па, весьма условно и служит всего лишь ориентиром в огромном 

мире православной иконописи. 
Видный богослов VII в. Иоанн Дамасин утверждал, что 

икона есть чувственный образ, возводящий ум человека к свое-
му духовному первообразу. Икона не является  Богом, но при-
обретает часть святости своего оригинала. Она  даже может тво-
рить  чудеса. Обращаясь с мольбой к иконе Богоматери или 

Христа, человек просит милости не икону, а самих Христа 

и Марию. 
 



144 

 

История одной любви. 
Духовный путь 

Маргариты Михайловны Тучковой 

 

Смирнова Дарья,  
учащаяся 10 класса МБОУ СОШ № 8 

с углублённым изучением иностранных языков г. Смоленска 

 

Марии спасо-бородинской! 
Мария кроткая, мир праху твоему! 

Мария Спасо-Бородинская, вечная память тебе! 
Памяти твоей посвящаю слово мое, как букет благоуханный! 

Александр Яковенко 

 

Строки, приведенные в эпиграфе, относятся к великой 

русской женщине, которую по праву можно именовать сестрой 

милосердия, Маргарите (в постриге – Марии) Тучковой. 
Цель моей работы: исследование духовного пути Марга-

риты Михайловны Тучковой. Вы спросите, почему я решила 

рассказать о ней. Для меня она является символом преданности, 
праведности и человеческой добродетели. Несмотря на все 

невзгоды, выпавшие на долю Маргариты Михайловны, она 

смогла принять их со смирением и не потеряла веры в Бога.  
Чтобы в полной мере понять Маргариту Михайловну Туч-

кову, предлагаю узнать наиболее важные вехи ее жизни. 
Большой отрадой для Маргариты были встречи с Алек-

сандром Алексеевичем Тучковым, человеком в высшей степени 

благородным и достойнейшим, молодым полковником русской 

армии. Незаметно у девушки возникли чувства к Александру, 
которые стали взаимными. Тем не менее, родители не сразу со-
гласились выдать свою дочь за Тучкова, пока не удостоверились 

в серьезности его намерений. 
Бракосочетание состоялось в 1806 году, но счастье супру-

гов было недолгим. Маргарита, словно предчувствуя беду, до-
билась монаршего разрешения быть рядом с мужем во время 

военных походов. В своем прошении к императору она писала: 
«…Любовь к Тучкову составляет мой личный мир и выражается 



145 

 

жаждой дела – вместе служить Престолу и Отечеству». В ответ 

на предупреждения о трудностях военного быта Маргарита от-
вечала: «Расстаться с мужем мне еще страшнее». Она верила, 
что Александр послан ей Богом, дорожила каждым мгновением 

своего счастья и боролась за него. Она мужественно разделяла 

с супругом все опасности и неудобства военной жизни, даже 

сопровождала Александра верхом на коне. Ее преданность мужу 

поражает до глубины души. Становится понятно, что Маргарита 

Михайловна действительно любила Александра Тучкова и не 

страшилась преодолевать преграды. Находясь всегда в возмож-
ной близости от мест сражений, она переживала минуты мучи-
тельного страха за жизнь супруга и горячо молилась о нем. Ее 

живость, веселость и деятельная доброта привлекали к ней всех. 
Помогать нищим и чужому горю было потребностью ее души. 
За больными и ранеными она ухаживала как сестра милосердия. 
М.Б. Барклай-деТолли после перехода русских войск через за-
мерзший Ботнический залив в 1809 году (решивший исход вой-
ны и поставленный историками в один ряд с переходом Суворо-
ва через Альпы в 1799 году) отмечал: «Переход был наизатруд-
нительнейшим. Понесенные в том походе труды единственно 

русскому преодолеть только можно». Главнокомандующий ар-
мией Буксгевден говорил о Тучковой: «…не встречал людей с 

такой ненасытной жаждою, с такими огромными требованиями 

на любовь и жизнь… солдаты называют ее своим ангелом-

хранителем». Герой Шведской и Финской компаний Александр 

Тучков был награжден орденами Святого Владимира и Святого 

Георгия, а в 1808 году получил чин генерал-майора.  
В 1811 году у Тучковых родился первенец Николай. Же-

лая исполнить материнский долг, Маргарита сама кормила сы-
на, несмотря на то, что в других семьях этим занимались корми-
лицы. Александр также пожелал тихой семейной жизни и подал 

рапорт об отставке. Император его  не подписал, а прислал шпа-
гу с надписью: «В руку  храброму». Императрица Елизавета 

Алексеевна преподнесла Маргарите детский чепец собственного 

изготовления – накануне грозных событий Россия нуждалась 

в храбрых воинах. Однако, несмотря на рождение сына, Тучко-
вы не разлучались. 



146 

 

Шел грозный 1812 год. Год, в который решилась судьба 

России и всего русского народа. Враг рвался к Москве. По 

вторжении Бонапарта в Россию Ревельский полк и бригада 

Александра Алексеевича в составе 1-й Западной армии отступа-
ли к Смоленску. В одну из ночей, когда Маргарита задремала у 

детской колыбели, она увидела вещий сон, в котором таин-
ственный голос по-французски говорил, что ее участь решится 

в Бородине… Однако муж успокоил ее, сказав, что места с та-
ким названием не удалось найти даже на военной карте. Опаса-
ясь за жену и малютку сына, Александр упросил Маргариту 

уехать из действующей армии. 
Пока Маргарита с сыном ехала по Смоленской дороге 

в Москву, Александр Тучков 5 августа защищал Малоховские 

ворота в Смоленске (сегодня здесь площадь Победы), а потом 

(7 августа) бился под командованием своего старшего брата 

Павла на Валутиной горе… 

26 августа, в день Бородинского сражения, полк Алек-
сандра Алексеевича защищал Семеновские высоты. В трудный 

момент боя, когда солдаты не могли поднять головы из-за града 

пуль и взрывов снарядов, Тучков взял знамя и сделал несколько 

шагов, но сраженный картечью, упал. Солдаты, видя подвиг 

своего генерала, пошли в атаку и удержали высоту… 

Впервые расставшись с мужем, Маргарита Михайловна 

приехала в Москву в тревожном безотрадном состоянии. Тяж-
кие предчувствия разрешились 1 сентября, когда к ней в комна-
ту вошли священник, брат Кирилл и отец с ее сыном на руках. 
«Было сражение под Бородиным», – сказал отец. Маргарита по-
няла, что ее муж погиб и лишилась чувств… 

Маргарита впала в отчаяние. Родные опасались за ее рас-
судок. По признанию самой Тучковой, в этом мире ее удержи-
вал только сын. Со дня смерти Александра Тучкова прошло два 

месяца. Подходил к концу октябрь 1812 года. Маргарита поеха-
ла на место гибели мужа в надежде отыскать его останки, но 

поиски тела были тщетны. Чувствуя себя навсегда привязанной 

к Бородинскому полю, Тучкова оставила светскую жизнь и по-
селилась с сыном в тульском имении Ломаново. Даже после ги-
бели Александра между ним и Маргаритой сохранилась какая-



147 

 

то нерушимая связь, поддерживаемая молитвой. Свекровь Мар-
гариты, Елена Яковлевна, мать братьев Тучковых. мужественно 

встретила известие о гибели сыновей: «Да будет Твоя свята во-
ля!», – сказала она и упала на колени и в ту же минуту ослепла. 
«И слава Богу, не на кого больше смотреть», – успокоила своих 

ближних и увещала невестку смириться перед волей Божией. 
Время шло, и в 1815 году Маргарита Михайловна начала 

свою созидательную деятельность. В 1817 году Тучкова приня-
лась за воздвижение храма в Бородине. Хлопоты, связанные 

с покупкой земли, заняли около года. Не имея средств для воз-
ведения церкви, вдова генерала обратилась к Государю, и тот 

пожаловал 10 тысяч рублей на первый камень храма. Сама Мар-
гарита Михайловна продала все свои драгоценности, и в 1820 

году строительство храма в честь Нерукотворного Образа Спа-
сителя (иконы Ревельского полка, оставшейся ей от мужа) было 

завершено.  
Шли годы, и, казалось, Маргарита начала находить неко-

торое утешение в своей горькой доле, посвятив жизнь воспита-
нию сына, но ей предстояли новые, еще более тяжкие испыта-
ния. 

В 1825 году за участие в мятеже декабристов был сослан 

в Сибирь младший брат Тучковой, Михаил. Через четыре меся-
ца от пережитого потрясения скончалась мать. Отец отошел к 

Господу несколькими годами ранее. В ночь на 16 октября 1826 

года на руках у Маргариты Михайловны скончался ее един-
ственный сын Николай. Однако сердце Тучковой не могло сми-
риться с выпавшим ей жребием. Она сильно тосковала. Нако-
нец, измученная собственной неустроенностью, она, вдова, об-
ратилась за духовной поддержкой к митрополиту Филарету 

Московскому, который помог ей справиться с пережитыми по-
трясениями. Маргарита Михайловна с благодарностью прини-
мала наставления московского архипастыря и состояла с ним 

в постоянной переписке. Все скорби и несчастья, постигшие 

Маргариту Михайловну, открывали ей непостижимые человече-
ским умом судьбы Божия Промысла. «Сердце мое почуяло Бога, 
и я научилась покорности, но рана моя не заживала никогда», - 
скажет она позже и вся ее жизнь была тому подтверждением: 



148 

 

свою вдовью генеральскую пенсию Маргарита называла «ценою 

крови», и даже через двадцать лет после смерти мужа, когда 

в августе 1839 года император Николай I посетил ее и лично 

пригласил на открытие памятника на Бородинском поле, она 

долго отказывалась, боясь, что испытание превысит ее силы. На 

памятнике она увидела золотом начертанное имя мужа и на сле-
дующий день после торжеств слегла… 

Письма святителя к Тучковой являют собой сокровищни-
цу духовной мудрости, открывают тот путь совершенствования, 
который проходила подвижница под руководством мудрого 

наставника, и который через восемь лет привел ее уже к осо-
знанному принятию иноческого, а еще через шесть лет – мона-
шеского пострига с именем Мария. Вокруг нее собирались такие 

как она, вдовы, и все находили  поддержку и утешение. «Теперь 

Ваше чадо и Ваша подруга – Спасская обитель. Примите утеше-
ние и храните Ваш покой для ее мира и утешения. Суровой пи-
щи, жесткого ложа и подобного сему Господь не требует от ва-
шей немощи, но – тихой молитвы, любви, попечения о сестрах и 

сохранения Вашего здоровья для исполнения Ваших обязанно-
стей». 

В Спасской обители нашли приют десятки женщин из 

всех сословий, пришедших из разных российских земель мо-
литься за убиенных в Бородино мужей, отцов и братьев. Для 

них, а также для всех окрестных жителей Маргарита Михайлов-
на стала заботливой любящей матерью, готовой служить им и 

собственным трудом, и всем своим имением. Призыв к деятель-
ной взаимной любви был главной ее просьбой. У дверей мона-
стырской трапезной по указанию игумении Марии были напи-
саны слова апостола Павла: «И если я раздам все имение мое 

и отдам тело мое на сожжение, а любви не имею, нет мне в том 

никакой пользы (1 Кор. 13, 3). Кроме дел благотворительности, 
оказания помощи нуждающимся особенной обязанностью по-
слушниц и монахинь Спасской обители была ежедневная мо-
литва «о вождях и воинах, за Веру, Царя и Отечество живот 

свой положивших». Святитель Игнатий (Брянчанинов) сравнил 

молитвенный подвиг с подвигом сынов Отечества, выполняв-
ших свой долг на Бородинском поле. Я думаю, что построенный 



149 

 

Тучковой храм Спаса Нерукотворного стал не только первым 

памятником героям Бородинской битвы, но еще и памятником 

любви и верности всех русских женщин. 
Мне кажется, что Маргарита Михайловна Тучкова – это 

человек, достойный всеобщего уважения и восхищения. В со-
временном мире каждому есть, чему у нее поучиться. Проделав 

работу, я пришла к выводу, что именно воспитанию преданно-
сти учит нас своим примером Маргарита (Мария) Тучкова. Она 

смогла пережить все: смерть родителей, гибель мужа и потерю 

единственного сына. Ее душа обрела покой только после того, 
как она смирилась со своей жизненной долей, с волей Божией. 
Остаток своей жизни она посвятила служению Богу и нуждаю-
щимся в ее помощи людям. В наши дни, безусловно, не хватает 

настолько самоотверженных, преданных и сильных женщин. 
Изучая жизненный путь Маргариты Тучковой, я понимаю, что 

мне есть, к чему, точнее к какому идеалу, стремиться. 



150 

 

Молитва советского солдата 

 

Ковалева Т.Д., 
обучающаяся 10 класса МБОУ гимназия №1 

им. Н.М. Пржевальского г. Смоленска 

 

В этом году страна уже в 67 раз будет праздновать годов-
щину Победы в Великой Отечественной войне 1941–1945гг. 
Этот праздник стал для всех символом национальной гордости, 
славы, доблести и беспримерного подвига нашего народа, от-
стоявшего свободу и независимость Родины. 

Первый удар немцев приняла на себя Брестская крепость, 
которая стала символом мужества и героизма для каждого чело-
века. Среди защитников Брестской крепости было много смо-
лян: Шеев И.Ф., Михайлов И.Н., Шугуров А.К., Дорохин Н.А., 
Дорохин А.А., Кюнг Н.Ф., Сердюков А.Д., Кюнг Н.Ф., 
Соколов В.В., Кухаренко Д.И., Жигунов А.В., Потапов А.Е. 
и др. 

Почти все смоляне находились у самой границы (Тере-
спольское и южные укрепления) и в первые часы боя либо по-
гибли, либо попали в плен. 

Защитники крепости не просто выполняли свой воинский 

долг, не просто защищались от внезапного нападения. Самые 

лучшие, самые искренние чувства любви к Родине всколыхну-
лись в их груди. Окруженные, отрезанные от внешнего мира, 
они не чувствовали себя одинокими. 

Как ни странно на помощь  бойцам приходила вера. В до-
казательство можно привести молитву советского солдата. 
У одного из смолян Сердюкова Александра Данииловича 

найден листок, на котором была написана молитва. Как мне 

удалось выяснить, у солдат была традиция переписывать молит-
ву на лист бумаги и отдавать свою переписанную молитву дру-
гому солдату. А самим оставлять оригинал, который к ним по-
падал от других бойцов. Молитва всегда была при себе и зача-
стую оказывалась в одном кармане с партбилетом. В одинкон-
верт с письмомк своей сестре в июне 1941 года, Александр 

вкладывает молитву. Вот текст данной молитвы, которая дошла 



151 

 

до наших дней: «Да не слушается сердце ваше и да не устраша-
ется. Не бойся ибо я с тобою не слушайся ибо я бог твой. Забу-
дет ли женщина грудного дитя своё, чтобы не пожалеть сына 

чрева своего? Но если бы и она забыла, то я не забуду тебя. 
В том любовь, что мы возлюбили бога, но он возлюбил нас. 

Возмездие за грех смерть, а дар божий вечная во Христа Исусе 

господь нашем. Христос умер за нас. ОН изъявлен был за грехи 

наши и мучили за беззаконие наше. ОН сам говорит. Пастырь 

добрый помогатель  жизнь свою, за овец, я если постырь доб-
рый. Придите ко мне все труждающиеся и обремененные 

и я успокою вас. Приходящего ко мне не изгоню вон. Ибо так 

возлюбил бог мир, что отдал сына своего. Единственного дыбы 

всякий верущий внего не погиб. Дай его читать другим». 

Обращаяськ этой молитве, мы понимаем, что православие 

играло немаловажную роль в психологической поддержке сол-
дат во время Великой Отечественной войны. Есть известные 

факты возрождения православия после «периода перемен»в ате-
истическом государстве. Так, например, обращение И.В. Стали-
на от 3 июля 1941года начинается «Братья и сестры! К вам об-
ращаюсь я, друзья мои». Или в 1942 году знаменитый собор 

епископов в Ульяновске, первый за время войныи после «пери-
ода перемен». Но все они уже были гораздо позже. 

А тут первые дни войны… Защитники Брестской крепости 

в моменты наибольшей опасности обращаются именно к рели-
гии. 

Таким образом, можно сделать вывод, что каким бы не 

было государство по политическому режиму и строю, русский 

человек несмотря не на что обратиться к Богу в минуты сомне-
ния и опасности, прося защиты. Это заложено в менталитете, 
сознании и душе русского человека. 



152 

 

Отражение общественного мнения 

в российской периодической печати 1914–1915 годов  

 

Комиссарова В.А., 
студентка СФ МИГУиП 

 

В 2014 г., исполнится 100 лет с начала Первой мировой 

войны, которая в конце XX в. стала объектом исследований, 
свободных от жесткой идеологизации времен тоталитаризма 

и авторитаризма. 
В начале XXI в. не теряет своей актуальности проблема 

отражения и влияния средств массовой информации на обще-
ственное мнение. В этом смысле интересен пример Первой ми-
ровой войны, когда российская пресса была относительно раз-
вита и могла влиять на умы. По публикациям прессы можно 

проследить, как в 1914–1915 гг. изменилось общественное мне-
ние в восприятии войны. При этом наблюдается и закономер-
ность формирования общественного мнения под воздействием 

средств массовой информации. 
Ее начало – это всеобщий патриотический порыв. Война 

воспринималась не только как невиданная в истории по своим 

масштабам, но и как Великая и Вторая Отечественная. Это со-
бытие потрясло Россию, общественным мнением был вынесен 

приговор тевтонскому варварству, несовместимому с  развитием 

европейской культуры. 
Война пробудила интерес к истории народов, участвовав-

ших в войне. Ведущие историки того времени отозвались на 

востребованность просвещенной части общества попыток по-
нимания истоков конфликта. Однако в России всегда был не-
простым польский вопрос. В 1914 г. появилась надежда на то, 
что общая беда сплотит восточных и западных братьев-славян. 
С началом войны национальный вопрос внутри России стал ка-
заться некоторой части общества частично решенным, так как 

все национальности объединились с русским народом в борьбе 

с германскими варварами. 
«Священное единение» народа с властью породило 

надежду и некоторую уверенность в том, что по окончании вой-



153 

 

ны более совершенной станет государственная жизнь России. 
Многие полагали, что после тяжелых испытаний справедли-
вость и всеобщее единение будут наконец-то обретены. 

Россию потрясло вероломное нарушение бельгийского 

нейтралитета. Маленькой стране, оказавшей героическое сопро-
тивление в неравной схватке с Германией, искренне сочувство-
вали в России. Это вызвало поток поэтических откликов в пери-
одической печати. 

Судя по периодике, довоенные планы усиления россий-
ского влияния в зоне средиземноморья стали восприниматься 

как имеющие под собой более реальную почву. Истинной целью 

войны многие считали завоевание Россией права на черномор-
ские проливы Босфор и Дарданеллы. Появились призывы вер-
нуть Константинополь в лоно православной церкви и вместо 

мусульманского полумесяца водрузить над храмом святой Со-
фии поруганный завоевателями христианский крест.  

В 1915 году духовное состояние общества стало меняться. 
После патриотического подъема первых месяцев войны и уве-
ренности в неминуемой победе появилась тревога и сомнения 

вследствие неудач русской армии. Рассказы на военную тему 

почти исчезли со страниц газет, появляется все больше стихо-
творений отвлеченного от войны характера. Газеты публиковали 

в основном фронтовые и тыловые корреспонденции, журналы – 

аналитические статьи по вопросам различного характера.  
В первые же месяцы войны периодика обозначила еще 

одну общественную проблему – беженцы. Сократилось количе-
ство рабочих мест, цены начали быстро расти, и прибытие не-
вольных переселенцев из западных земель России не способ-
ствовало пониманию их проблем.  

Германофобия в России не была и не стала всеобщей, по-
громные настроения в целом отсутствовали в периодической 

печати. В пленных немцах и австрийцах русские склонны были 

видеть людей и сочувствовать им, а великодушие российских 

солдат по отношению к противнику находило понимание у мно-
гих авторов. Однако антигерманские настроения при этом име-
ли место, и в прессе присутствовал следующий вопрос: как ска-
залось так называемое немецкое «засилие» на состоянии духов-



154 

 

ной жизни России, ее подготовленности к войне и боевых дей-
ствиях. 

В 1915 году тема роста стоимости жизни стала основной 

на страницах печати. В то же время в обществе, судя по публи-
кациям, все-таки присутствовало желание принять ограничения 

военного времени как неизбежное условие победы.  Усилива-
лось недоверие различных групп населения друг к другу и к 

власти разного уровня, что также нашло отражение в газетах и 

журналах военного времени.   
Таким образом, в публикациях российской прессы 1914 – 

1915 гг. зафиксирована эволюция общественных настроений. По 

мере изменения объектов общественного мнения менялись темы 

и характер публикаций. В самые катастрофические моменты 

Великой Отечественной войны 1941 – 1942 гг. советская печать 

была полна бодрых строк. Повлиять коренным образом на об-
щественные настроения пресса и радио не могли, однако и не 

усугубляли их. Данное сопоставление поучительно и актуально 

и в наше время. 
 

Литература 

 

1. Белогурова Т.А. Русская периодическая печать и про-
блемы внутренней жизни страны в годы Первой мировой войны 

(1914 – февраль 1917 гг.). 2-е изд., испр. и доп. – Смоленск, 
2006. 

2. Виноградов В.Н. Забытая мировая война // Аргументы и 

факты. – 2004. – № 29. С. 16. 



155 

 

Брошенные дети – общенациональная проблема. 
 

Полякова А.В., 
студентка 2 курса СГОБОУ СПО 

«Ельнинский сельскохозяйственный техникум» 

 

Нет ничего больней на этом свете, 
Чем встретить взгляд ребёнка-сироты, 

В его глазах весеннего рассвета 

Вопрос сердечный:«Мамочка, где ты?» 

Я прячу взгляд, мне стыдно, горько, жалко… 

Чем виноват мальчишка пяти лет? 

Его ручонки тянутся к подарку, 
Вот только милой мамы рядом нет 

Прости малыш, смотрю в твои глазёнки 

И сердце плачет глубже и больней, 
Не отнимайте детство у ребёнка! 

Не покидайте, матери, детей! 
Безумный мир, обиженные дети, 
Куда летишь, куда несёшься ты? 

Вся красота, всё золото на свете 

Не стоят и слезинки сироты. 
Не оставляйте сирот, посмотрите 

Как радует их ваша доброта, 
Чужое детство на руки возьмите, 

Не думая, что это сирота. 

 

Брошенные дети – самая большая проблема нашего обще-
ства. Дети-инвалиды, дети из неблагополучных семей, никому 

не нужные – они все же такие же составляющие нашего обще-
ства. Отчего так происходит, кто в этом виноват? Возможно ро-
дители, чья разгульная жизнь не дает им нормально позаботить-
ся о воспитании ребенка, ну и конечно же, обстановка, в кото-
рой растет молодое поколение. 

Очень часто в наше время отказываются от детей с каки-
ми-то недостатками, физическими или умственными, хотя не-
редко родители сами виноваты, что ребенок родился такой. 



156 

 

Прием наркотиков, алкоголизм, курение - от такого нормальные 

дети не рождаются. Люди, не задумываются о будущем совер-
шенно, живут ради своего сомнительного удовольствия, 
и неполноценный ребенок для них только помеха. Результат – 

очередная брошенная в роддоме крошка, которая растет, не зная 

ни родительского тепла, ни материнской ласки. 
Сегодня в России около 700 тыс. детей воспитываются 

в детских домах. Лишь 10% из них впоследствии станут соци-
ально полноценными гражданами. Как решить проблему дет-
ских домов и обеспечить будущую жизнеспособность детдо-
мовцев. 
 

Дети сироты 

 

Дети-сироты – это одна из самых обездоленных категорий 

населения. Отсутствие родительской заботы невозможно в пол-
ной мере компенсировать ничем. Институт сиротства известен 

со времен древних славян. Он возник как способ сохранения 

жизни детям. В разные исторические времена опеку и попечи-
тельство над детьми осуществляли общество, государство 

и церковь. В настоящее время, главным документом, регулиру-
ющим социализацию детей-сирот, является Федеральный закон 

«О дополнительных гарантиях по социальной поддержке детей-

сирот и детей, оставшихся без попечения родителей». Одной из 

наиболее привычных форм устройства стало общественно-

государственное устройство детей в детском доме. 
Основной задачей специалистов – психологов и педагогов, 

работающих с детьми-сиротами, является помощь в изменении 

форм общения со сверстниками и взрослыми. 
Дети нуждаются в атмосфере, наполненной позитивными 

человеческими контактами. Но самым главным «инструментом» 

является личность самого взрослого. Его профессионализм не 

должен заменяться «просто» добрым отношением. Самыми 

важными профессиональными умениями являются умение раз-
говаривать с детьми, слушать и слышать их, умение в каждом 

случае, с каждым отдельным ребенком находить (или разраба-
тывать) адекватные формы диагностической, развивающей или 



157 

 

коррекционной работы. 
Такая работа становится возможной при наличии глубоко-

го эмоционального контакта со значимым для ребенка взрослым 

– педагогом. Работа с такими детьми требует от педагогов пре-
одоления внутреннего недоверия и недоброжелательности со 

стороны воспитанников (а нередко и своего собственного), 
большой наблюдательности, педагогического такта и доброже-
лательности настоящий позор российского общества – беспри-
зорные. Достоверной статистики практически нет. Официальная 

статистика беспризорников в стране – 730 тысяч детей. Незави-
симые эксперты насчитывают от одного до пяти миллионов де-
тей, лишившихся родителей либо сбежавших из дома и посто-
янно или временно бродяжничающих. Иными словами, каждый 

пятый российский ребенок либо вовсе лишен семьи, либо лишен 

возможности полноценного проживания в ней. Эксперты при-
водят статистику – лишь в пяти процентах случаев причиной 

беспризорности российских детей становится потеря родителей. 
В оставшихся 95% случаев родители беспризорников живы. Для 

таких беспризорников существует термин «социальные сиро-
ты». 

Эксперты отмечают, что после Великой Отечественной 

войны беспризорных в стране было меньше, чем сегодня. Ука-
занные факты в очередной раз подчеркивают отсутствие реаль-
ной государственной политики, направленной на созидание, по-
строенной на основе принципов гуманизма и традиций семьи. 

 

Религиозный взгляд 

 

Действительно, маленький человек – он тоже крест несет, 
безусловно, но ведь Господь-то призывает нас помогать тому, 
кто несет крест. Господь говорит: «Я был болен – вы меня посе-
тили, я был голоден – вы меня накормили, я был наг – вы меня 

одели, я в темнице был – вы меня посетили»... Разве это не от-
носится к сироте, который взывает к взрослому человеку: «я си-
рота, вы меня усыновили?» Общество обязано для сироты сде-
лать все возможное, чтобы он не чувствовал своего сиротства. 
В идеале – это только при усыновлении. Ведь у нас огромное 



158 

 

количество – каждая пятая супружеская пара бесплодна, потом 

– огромное количество женщин с нерастраченным материнским 

чувством, потому что из-за своей малодетности они вмешива-
ются в супружескую жизнь своих детей и так далее… житья им 

не дают, вместо того, чтобы – усынови еще одного-двоих и за-
нимайся, и будешь прекрасной бабушкой, и все-таки это хоть 

неполная семья, но какое-то подобие, можно учить детей каким-

то навыкам жизни, потому что 40% детей из госучреждений 

официально, по официальной статистике, поступают прямо 

в преступный мир, а потом в тюрьму, поэтому все эти органы, 
которые у нас занимаются сиротами, они просто куют кадры 

преступного мира, репродукцией этой занимаются, вместо того, 
чтобы действительно человеку дать полноценное семейное ду-
ховное воспитание.  

Если бы наше государство той семье, которая усыновила, 
оставляло деньги, которые оно тратило на сироту, когда он был 

в государственном учреждении, у нас бы усыновили всех детей! 
Сам народ должен опомниться, немножко очнуться от своего 

эгоизма, потому что если это продлится еще 20-30 лет – не бу-
дет ни нашего государства, ни нашего народа. Потому что эти 

огромные территории, которые нам Бог дал – не для того, чтобы 

мы просто качали нефть и проедали эти дары Божьи, а для того, 
чтобы устраивать здесь жизнь христианскую. 

 

Источники литературы 

1. http://www.chaskor.ru/article/plan_po_unichtozheniyu_ 

detskih_domov_4634. 

2. http://www.rusadvocat.com/node/149 

3. http://doorinworld.ru/stati/435-broshennye-deti 

http://www.chaskor.ru/article/plan_po_unichtozheniyu_%0bdetskih_domov_4634
http://www.chaskor.ru/article/plan_po_unichtozheniyu_%0bdetskih_domov_4634
http://www.rusadvocat.com/node/149
http://doorinworld.ru/stati/435-broshennye-deti


159 

 

Участие училищ Александровской железной дороги 

в параде на бородинском поле в 1912 году 

 

Лапыкин М.А., 
студент СФ МИИТ 

 

В 1870 г. была построена железная дорога Москва – Смо-
ленск. В следующем году на ней открылось первое техническое 

училище. Впоследствии на магистрали, проложенной до Бреста, 
работало 19 железнодорожных училищ. На смоленском участке 

железной дороги училища работали в Комягине, Вязьме, Из-
дешкове, Дорогобуже, Вышегоре, Ярцеве и Смоленске. Вязем-
ское и ярцевское училища были двухклассными, остальные – 

одноклассными [1, С. 47]. Средняя стоимость обучения в год 

составляла 24 руб. 40 коп. Железнодорожники могли учить сво-
их детей бесплатно.  

В 1912 г. в преддверии празднования столетия Отече-
ственной войны смоленское земство обратилось к государю 

с просьбой назвать железную дорогу Москва – Брест Алексан-
дровской в честь Александра I. 1 августа (по старому стилю) 
Московско-Брестская железная дорога стала именоваться. 

Комитет училищ Александровской железной дороги при-
знавал устройство лагерных сборов учащихся полезной мерой 

по строевому обучению и гимнастике. Вместе с учителями не-
однократно обсуждался вопрос организации весной лагерного 

сбора после окончания занятий. Однако эти планы долго не 

могли осуществить из-за отсутствия средств. 
В 1912 г. сбор был назначен не весной, а 10-24 августа для 

участия учеников в составе потешной роты Александровской 

железной дороги в высочайшем смотре на Бородинском поле. 
Столь высокой чести удостоились 123 мальчика,  в том числе из 

смоленского, вяземского, ярцевского, вышегорского, дорого-
бужского, издешковского и комягинского училищ. Сопровож-
дали детей 15 взрослых. 

Обмундирование учеников было следующим: рубашка 

защитного цвета с погонным шнуром, хлопчатобумажные ша-
ровары, ремень с бляхой, фуражка со значком и патронная сум-



160 

 

ка – все на 5 рублей. Для беднейших учащихся и на случай воз-
можной порчи закупили также 20 пар сапог стоимостью по 40-

50 руб. Сопровождающим взрослым полагались выплаты сверх 

жалованья: по 60 руб. двум офицерам, по 40 – двум учителям и 

четырем унтер-офицерам, по 32 руб. четырем служащим и по 20 

руб. – кашеварам. На сбор с собой привезли оборудование кух-
ни (кроме деревянных мисок, тарелок, солонок, ложек, ножей, 
вилок и кружек, а также подушки и чехлы для сенников. 

Местом лагерного сбора назначили станцию Можайск, 
находящуюся недалеко от Бородинского поля. Перед поездкой 

местные участковые врачи произвели осмотр всех детей. Каж-
дому ученику полагалась подушка или 2 наволочки, одеяло, 
2 полотенца, кусок мыла, кружка и жестяной чайник на 5 чело-
век. Большие училища взяли с собой мячи, городки и другие 

игры.  
Во время сбора ученики жили в 4-х вагонах III класса. 

В эти две недели сено во всех сенниках было сменено, а чехлы 

выстираны. В здании можайского училища устроили 2 столовые 

и цехгауз, а дежурным учителям отдали большую классную 

комнату. Сопровождавшие учеников ревизор образовательных 

учреждений С.Д. Исаенков, учителя гимнастики и военного 

строя полковник В.А. Бочарский, подпоручик И.В. Сванадзе 

и прапорщик запаса Я.Е. Пятов жили в особом вагоне. Для по-
мощи им в строевой подготовке и игре на барабане из различ-
ных воинских частей были приглашены 4 унтер-офицера. 

Перед занятиями 10 августа настоятель погодинской при-
вокзальной церкви священник А.К. Уссаковский отслужил мо-
лебен, объяснил детям их обязанности и значение предстоящих 

занятий. После молебна учеников разделили на 4 взвода и раз-
местили по вагонам.  

Все вставали в 6.30 утра, до 7 часов убирали вагоны, затем 

час – умыванье, молитва, чай и осмотр врачом. С 8 до 11 часов – 

строевые занятия. После этого учащиеся вновь умывались, обе-
дали до 12 часов и затем отдыхали 2 часа.  После отдыха в 14 

часов опять начинались строевые занятия и гимнастика, с 16.30 

– игры и прогулки, в 19.30 общая молитва, в 20.00 ужин и через 

2 часа – сон. Черный хлеб ученикам выдавался без ограничений, 



161 

 

а за утренним чаем – еще по полфунта ситного хлеба. На обед 

готовили полфунта мяса с картошкой или с пшенной кашей 

с изюмом, на ужин – горячее с четвертью фунта мяса. Обедали 

и ужинали в походных кухнях. 
21 августа полковник лейб-гвардии Семеновского полка 

С.И. Казимов произвел смотр участников на месте сбора 

и письменно сообщил начальнику Александровской железной 

дороги, что учащиеся произвели на него самое отрадное впечат-
ление. 

25 августа, накануне парада, потешная рота Александров-
ской железной дороги по распоряжению московского губерна-
тора генерала Джунковского была поставлена вне леса у ставки 

государя императора.  
26 августа сводная потешная рота Александровской же-

лезной дороги приняла участие в параде войск на высочайшем 

смотре, следуя сразу за войсками. При прохождении церемони-
альным маршем рота была осчастливлена милостивыми словами 

государя императора: «Хорошо, мальчики. Спасибо, мальчики» 

[2, С.XXVIII]. 

Через 5 лет император Николай II отрекся от престола, 
а через 6 лет – расстрелян в Екатеринбурге вместе с семьей 

и близкими. В последовавших за 1912 г. событиях Первой миро-
вой и гражданской войн, эмиграции, коллективизации, репрес-
сий и Второй мировой войны многие очевидцы и участники 

торжественного парада 26 августа 1912 г., конечно, вспоминали 

об этом событии как о счастливейшем в жизни. 
 

Литература 

 

1. Отчет о деятельности и состоянии образовательных 

учреждений Александровской железной дороги за 1911 г. – М., 
1912. 

2. Отчет о деятельности и состоянии образовательных 

учреждений Александровской железной дороги за 1912 год. – 

М., 1913. 



162 

 

Отражение социальной действительности 

в художественной открытке 1970–1980-х годов  

 

Малолетняя И.В., 
студентка СФ МИИТ 

 

В начале XXI века обозначился интерес к культуре недав-
него прошлого нашей страны. Духовное содержание времени 

всегда концентрируется в искусстве, которое, вследствие его 

образности и символичности, является социальным знаком вре-
мени. Одним из художественно-информационных знаков соци-
ума стала почтовая открытка.  

Почтовую художественную открытку в 1898 г. в России 

начала выпускать община святой Евгении. В годы Первой 

и Второй мировой войн художественная открытка выполняла 

агитационную функцию. 
Послевоенные 1960–1970 гг. отмечены ростом уровня 

благосостояния и всеобщего образования. Абсолютное боль-
шинство населения могло позволить себе приобретение почто-
вых открыток. В СССР тогда выпускались открытки в честь Ок-
тябрьской революции, 1 Мая, а также Дня Советской армии 

и праздника Победы. Однако гораздо большим спросом у насе-
ления отличались открытки, посвященные Новому году, 8 Мар-
та, дню рождения и просто поздравительные. 

Символика изображений в честь Октябрьской революции 

была строго каноничной, художники использовали ограничен-
ное число символов: красные знамена, дату 1917, орден Ок-
тябрьской революции, крейсер «Аврора». Такой необходимый 

атрибут изображения, как цветы, был представлен только гвоз-
диками. Художественная символика в честь 23 февраля также 

отличалась предельной лапидарностью. Первомайские открытки 

были разнообразнее в изобразительной символике и стилистике, 
что объясняется как временем года, так и сложившейся тради-
цией более свободно отмечать этот праздник. 

Открытки, выпускавшиеся к 8 Марта, отражали менее 

официозный характер этого праздника. Хотя он был учрежден 

в СССР в честь борьбы женщин за свои права, но воспринимал-



163 

 

ся как дружески-семейный. В 1970–1980 гг. абсолютное боль-
шинство советских граждан могли купить 8 Марта в основном 

тюльпаны, нарциссы и мимозы. Не случайно на открытках 

в честь женского дня можно увидеть прежде всего эти символы 

праздника. Демократическое происхождение Международного 

дня и декларированная советским государством охрана мате-
ринства присутствовали в тематике 8 Марта, но проявления 

официоза не были обязательными для художественных изобра-
жений. Главными были лирические, весенние и семейные моти-
вы. 

Особенности новогодних открыток 1970–1980 гг. можно 

анализировать как отдельное направление филокартии. Это обу-
словлено тем, что Новый год был и остается любимым праздни-
ком в нашей стране, что давало возможность художникам реа-
лизовывать творческую фантазию при максимальной свободе от 

идеологических установок. Изображение на открытках Спас-
ской башни Кремля являлось символом не столько государ-
ственной власти, сколько торжественного момента во встрече 

Нового года – боя курантов. Зачастую наряду с этой башней 

изображался Кремлевский дворец съездов как атрибут государ-
ственности, но этот канон при возрастающем цинизме в отно-
шении власти включал в себя такие деидеологизированные эле-
менты, как еловые ветки или тройки лошадей. Присутствие на 

открытках последней детали весьма часто являлось обращением 

к песенно-сказочному фольклору и гоголевской птице-тройке.  
Однако социально-экономическая реальность не могла не 

отразиться в филокартии. СССР с момента своего образования 

в 1922 г. провозглашался братской семьей народов. Эта декла-
рация прошла через все последующие десятилетия многонацио-
нального государства, что, конечно, присутствовало в искусстве 

открытки. 
Эпохальным событием стал полет советского человека 

в космос. Конечно, космическая тематика активно вошла в сю-
жеты открыток, прежде всего новогодних. В 1974 г. в СССР 

началось строительство БАМа, и стройке века посвящались пес-
ни, художественные полотна тематических выставок и, конечно, 
почтовые открытки. 



164 

 

Государственное внимание к развитию телевидения, элек-
троники и кибернетики также нашли отражение в продукции 

полиграфической промышленности. Вхождение телевидения 

в быт стимулировало развитие отечественной мультипликации. 
Творчество режиссеров Ф. Хитрука, В. Котеночкина, Р. Качано-
ва дало нашему кинематографу таких симпатичных персонажей, 
как Винни Пух, волк и заяц, крокодил Гена и Чебурашка. Их 

изображения присутствовали на всевозможных предметах по-
вседневности, в том числе и на открытках.  

В 1980 году проводилась Московская олимпиада, но тор-
жественная подготовка к ней началась задолго до этого события. 
Символ высочайшего спортивного праздника – олимпийский 

мишка – стал поистине национальным талисманом. В этом мож-
но убедиться в том числе благодаря открытке того времени. 

В описываемый период проблема организации досуга 

населения и воспитания его художественного вкуса решалась на 

государственном уровне. В клубах и домах культуры работали 

кружки и любительские объединения, члены которых занима-
лись созданием предметов декоративно-прикладного искусства. 
Образцы профессионального творчества художественных про-
мыслов Палеха, Мстеры, Гжели, Дымкова, Жостова и др. были 

представлены в музеях, и стилевые особенности этих уникаль-
ных художественных произведений запечатлевали опять-таки 

почтовые открытки.  
Социальная действительность рубежа XX–XXI вв. также 

нашла свое отражение в художественном содержании открыток. 
Исчезли некоторые праздники, их место заняли новые или воз-
родившиеся после десятилетий забвения – день святого Вален-
тина, рождество, пасха. Сейчас среди художественных образов 

зачастую преобладают символы успеха, материальной состоя-
тельности и комфорта: автомобили, европейские дома, бокалы 

с вином, праздничные свечи. Поверхность открыток сверх меры 

раззолочена и покрыта блестками, а ведь роскошь всегда таила 

в себе опасность безвкусицы. Не случайно художественные от-
крытки недавнего прошлого нашей страны становятся не только 

ценностью семейных архивов, но и предметом научного анали-
за. 



165 

 

Литература 

 

1. Белицкий Я.М., Глезер Г.Н. Рассказы об открытках. – 

М., 1986. 

2. Иванов Е.В. Новый год и рождество в открытках / Е.В. 
Иванов. – СПб., 2000. 

3. Чапкина М.Я. Художественная открытка: К столетию 

открытки в России: Альбом. – М., 1993. 

4. Почтовые открытки из личного архива Т.А. Белогуро-
вой. 



166 

 

Медицинские и социальные аспекты проблемы абортов 

 

Маршеня Н. А.,  
студентка 2 курса СГМА 

 

Искусственный аборт – это форма медицинского вмеша-
тельства в репродуктивную способность человека. В ХХ веке 

такое вмешательство становится все шире и приобретает массо-
вый характер. Это сопровождается принципиальным изменени-
ем юридического статуса и нравственных оценок медицинской 

репродуктивной практики. Цивилизованный мир – прежде всего 

государства Европы, США, Россия – пытается освободиться от 

предшествующей многовековой традиции, по которой аборт 

подвергался морально-религиозному осуждению и законода-
тельному запрещению.  

Аборт – искусственное прерывание беременности, сопро-
вождающееся (или вызванное) уничтожением зародыша или 

гибелью плода, неспособного к самостоятельному существова-
нию (в отличие от преждевременных родов). 

Медицинский аборт – это искусственное прерывание не-
желательной беременности на сроке от 6 до 12 недель.  

Основными показаниями для прерывания беременности 

являются смерть плода в утробе или угроза жизни матери, в си-
лу ее состояния или неправильного протекания беременности. 
Также показаниями к аборту является неправильное внутри-
утробное развитие или необходимость в медицинских процеду-
рах, пагубно влияющих на него. В большинстве случаев, окон-
чательное решение о применении искусственного аборта оста-
ется за родителями (или за их родственниками). В зависимости 

от срока беременности, её прерывание проводится различными 

методами:  
 медикаментозная провокация самопроизвольного аборта 

(2-8 недель) – медикаментозный аборт (аборт таблетками). Тер-
мин «фармацевтический» или «медикаментозный аборт» обо-
значает прерывание беременности, вызванное лекарственными 

средствами, вместо хирургического вмешательства;  



167 

 

 вакуумная аспирация (2-5 недель) – мини-аборт; 
 медицинский – хирургическое удаление плода (абразия, 

в просторечии называемая «выскабливанием» (6-12 недель, ино-
гда до 22 недель) – классический аборт; 

 магнитная индукция; 
 поздние аборты - провокация преждевременных «родов» 

(свыше 22 недель) - искусственные роды. 
По данным ВОЗ, ежегодно в мире выполняется примерно 

46 миллионов искусственных абортов, что составляет 22 % от 

числа наблюдавшихся беременностей. Даже при самых лучших 

условиях, когда аборт произведен в клинике опытным специа-
листом, не исключены негативные последствия для здоровья 

в результате осложнений: травмы матки, кровотечения, ослож-
нения наркоза,  воспалительные заболевания органов малого 

таза, тромбозы. Результатом аборта могут быть и психические 

нарушения. Постабортный синдром – стрессовое расстройство, 
вызванное эмоциональными реакциями на полученную вслед-
ствие аборта физическую и эмоциональную травму. У женщин 

могут развиться депрессия, озлобление, чувство вины, страха, 
чувство собственной неполноценности, сексуальные дисфунк-
ции, мысли о самоубийстве, пристрастие к алкоголю и наркоти-
кам. 

Вопрос об отношении врачей, медицинских сообществ 

и ассоциаций к практике искусственного аборта имеет свою ис-
торию и свою логику. В этой логике есть две противоположные 

позиции. Движение от одной к другой и составляет историю во-
проса об этико-медицинском отношении к плодоизгнанию. 

Первая позиция выражена в Клятве Гиппократа. Среди 

многочисленных врачебных манипуляций Гиппократ специаль-
но выделяет плодоизгнание и обещает: «Я не вручу никакой 

женщине абортивного пессария». Так, в V в. до н. э. Гиппократ 

зафиксировал позицию врачебного сословия об этической недо-
пустимости участия врача в производстве искусственного выки-
дыша. 

Вторая позиция выражена в документах Ассоциации вра-
чей России. В «Клятве российского врача» и в «Этическом ко-



168 

 

дексе российского врача» отношение к искусственному аборту 

никак не обозначено. Долгое время полагали, что рост числа 

искусственных выкидышей стимулировали экономические ос-
нования – тяжелые материальные условия, нужда, бедность. Но 

эти аргументы не выдерживали критики уже в предреволюци-
онной России, когда статистика свидетельствовала о практиче-
ски равном числе абортов среди обеспеченных слоев населения 

и в малообеспеченных семьях. 
На фоне социально-политических факторов весьма услов-

ным выглядит психоэмоциональный мотив аборта – «стыд за 

грех», «страх позора», который скорее сохраняется в государ-
ствах с устойчивой религиозной культурой, хотя говорить 

о подлинно религиозных мотивах подобных поступков есте-
ственно неуместно. 

Современная технологическая комфортность искусствен-
ного прерывания беременности, его общедоступность, бесплат-
ность – благоприятные условия не только производства, но 

и гарантия устойчивого воспроизводства практики абортов.  
В 2000 году Церковно-общественный Совет по биомеди-

цинской этике при Московском Патриархате принял Заявление 

«О грехе детоубийства», содержание которого сводится к сле-
дующему: «На протяжении последних десятилетий Россия за-
нимает одно из первых мест в мире по числу ежегодно соверша-
емых абортов. Церковно-общественный Совет по биомедицин-
ской этике считает своим долгом заявить о неприемлемости ис-
кусственного прерывания беременности и с христианской, 
и с медицинской точек зрения. Аборты являются одной из при-
чин материнской смертности. Разрушительны нравственные 

и демографические последствия данной «врачебной» практики 

для общества. В связи с резким снижением рождаемости в Рос-
сии (2 аборта на 1 роды) растет естественная убыль населения. 
Утверждая неограниченное право каждой женщины на совер-
шение аборта, ныне действующее Российское законодательство 

являет собой пример превратного понимания и использования 

свободы. Никакая свобода не дает право матери и врачу лишать 

священного дара жизни тех, кто не может противостоять произ-
волу и насилию. 



169 

 

Представление об аборте, как о чем-то допустимом, нико-
гда не было свойственно христианскому сознанию и не может 

получить церковной поддержки. Церковь всегда благословляла 

мать, свято хранящую дитя, ниспосланного Богом, и врачей, 
стремящихся сохранить священный дар жизни.  



170 

 

Межнациональные конфликты: 
причины, история и современность 

 

Лукина Марина, Клемёнова Екатерина, 
Борисенко Дарья, Дорошенкова Ангелина 

обучающиеся МБОУ СОШ № 33г. Смоленска 

 

Россия страна – многонациональная. Пренебрежение, 
равнодушие к этнонациональным проблемам и их недооценка 

накапливают новый потенциал для межнациональных 

конфликтов, который разрушает сущностные основы 

российского общества и государства. Тема нашей работы 

актуальна, потому эта проблема существует очень давно 

и с каждым годом она приобретает более масштабный характер. 
Цель: изучить проблему межнациональных конфликтов, их 

причины, типологию, пути решения и виды контроля со стороны 

разных государств. Гипотеза: если мы изучим эту проблему, то 

выясним, что эта проблема актуальна, стоит остро, а политика 

государств по их преодолению не всегда эффективна, т.к. 
не искоренены причины. Объектом исследования выступают 

межнациональные конфликты, их причины и типология, 
современное состояние проблемы.  

Межэтнический конфликт – это конфликт между пред-
ставителями этнических общин, обычно проживающих в непо-
средственной близости в каком-либо государстве. Так как 

«национальность» в русском языке означает то же, что и «этни-
ческая принадлежность», то его иногда называют межнацио-
нальным конфликтом. Это организованные политические дей-
ствия, массовые беспорядки, сепаратистские выступления 

и гражданские войны. Чаще всего такие конфликты происходят 

между меньшинством и доминирующей этнической группой, 
контролирующей власть и ресурсы в государстве. Они проявля-
ются в ходе решения политических, территориальных, экономи-
ческих, культурных, религиозных и других проблем. 

В конфликтологии нет единого подхода к причинам меж-
этнических конфликтов. Одни называют социально-

структурные изменения контактирующих этнических групп, 



171 

 

проблемы их неравенства в статусе, престиже, вознаграждении, 
другие – поведенческие механизмы, связанные с опасениями за 

судьбу группы, за потерю культурного своеобразия, за исполь-
зование собственности, ресурсов и возникающей в связи с этим 

агрессией. Исследователи конфликтных ситуаций в странах, об-
разованных на территории бывшего СССР, выделяют следую-
щие причины: 

1. Политические: централизм власти, репрессии и завое-
вание народов. 

2. Экономические: кризис, безработица, обнищание. 
3. Социально-психологические: межнациональные барье-

ры общения, негативные формы национального самоутвержде-
ния, открытый национализм. 

4. Территориальные и многие другие. 
Важное значение  имеет классификация конфликтов. Мы 

выявили несколько известных типологий. Профессор Паин вы-
деляет их по степени вызова: 

1. Конфликты, возникшие в результате притязаний суще-
ствовавших ранее национально-территориальных автономий на 

полный государственный суверенитет (например, чеченский 

конфликт). 
2. Конфликты вследствие провозглашения этническими 

общинами новых национально-территориальных автономий, но 

без притязания на создание независимых государств (например, 
в Кабардино-Балкарской Республике, в Карачаево-Черкессии). 

3. Конфликты по поводу претензий на контроль над спор-
ными пограничными территориями (например, Дагестан, Се-
верная Осетия и Ингушетия). 

Конфликты стали реальностью в связи с резким обостре-
нием межнациональных отношений в бывшем СССР. Начиная 

с конца 1980х, было зафиксировано 6 региональных войн, около 

20 кратковременных вооруженных столкновений, сопровожда-
ющихся жертвами среди мирного населения, и более 100 нево-
оруженных конфликтов. В районах, непосредственно затрону-
тых конфликтами, проживало не менее 10 млн. человек. Число 

погибших точно не установлено. 
По данным переписи 2010 года численность населения 



172 

 

Смоленской области 985 500 чел. В национальном составе до-
минируют: русские, белорусы, украинцы, армяне, цыгане. Со-
гласно материалам местных СМИ, проблема межнациональных 

конфликтов есть и в городе и в области. 
Международное право защищает как государства, так 

и отдельные народы. В первом случае это называется принци-
пом целостности государства, в другом – правом на самоопреде-
ление. Правовые документы, которые регулируют межнацио-
нальные отношения: Декларация о принципах международного 

права, касающихся дружественных отношений и сотрудничества 

между государствами в соответствии с Уставом Организации 

Объединенных Наций (1970 г.), Международный пакт об эконо-
мических, социальных, и культурных правах, Устав ООН, Евро-
пейская рамочная конвенция о правах нацменьшинств и другие. 

Подходы по решению данной проблемы: 
Отсечь наиболее радикальные элементы силы. Важно ис-

ключить любые факторы, способные консолидировать кон-
фликтную сторону (угроза применения силы, например). 

1. Применение широкого спектра санкций – от символи-
ческих до военных. 

2. Перерыв конфликта, в результате меняется эмоцио-
нальный фон конфликта, снижается накал страстей, ослабевает 

консолидация сил в обществе. 
3. Разделение глобальной цели на ряд последовательных 

задач, которые решаются последовательно от простых к слож-
ным. 

4. Предупреждение конфликтов – сумма усилий, направ-
ленная на то, чтобы не допустить событий, приводящим к кон-
фликтам. 



173 

 

Меценатство Поречских купцов 

 

Андреев Д.С. 
студент 4 курса ДАТТ 

 

В честь Тебя, о Пресветлая Матерь, 
Над рекою собор возвели, 

И к тебе, о, Пресветлая Матерь, 
Поречане молиться пришли» 

Н. Прохоркина 

 

Старинный мой город Поречье, а ныне город Демидов, 
стоит на слиянии двух рек – Каспли и Гобзы. Вошли эти реки 

в торговую историю России как один из вариантов пути  « из 

варяг в греки», а затем при Петре Первом   в Поречье из села 

Каспля была перенесена торговая пристань. 
Славилось Поречье и своими храмами, которые украшали 

мой город с древних времен. В самом центре города , на правом 

берегу реки Каспли, недалеко от впадения реки Гобзы в Касплю 

в начале 18 века находилась деревянная церковь во имя Рожде-
ства Богородицы. Но в каком году неизвестно, храм постигла 

беда – пожар. Во время пожара верующие поречане успели вы-
нести утварь и иконы из иконостаса. 

И вновь возвели поречане прекрасный храм. И деньги на 

его возведение были собраны среди поречских купцов. О них 

можно сказать : это были люди, которые в первую очередь забо-
тились о духовной жизни города и много средств перечисляли 

на  строительство храмов города, содержание богаделен. О них 

можно со всей ответственностью сказать – это были поречские 

меценаты. 
На месте сгоревшего храма на средства поречского купца 

Петра Андреевича Кондрыкина – Вольского в 1737 году возвели 

каменный двухэтажный храм, освященный как и прежде, в честь 

Рождества Пресвятой Богородицы. Нижняя церковь имела два 

придела во имя святителя Николая и Рождества Иоанна Предте-
чи. Верхняя холодная церковь освящена была во имя Рождества 

Божьей Матери. 



174 

 

В 1776 году село повелением императрицы Екатерины 

11 получило статус города, а в 1796 году церковь переименовали 

в Поречский городской собор. Прихожане, жители города Поре-
чья, старались его украсить. 34 иконы украшали серебряные 

оклады, вес которых был более восьми пудов. В нижнем Ни-
кольском храме находился уникальный фаянсовый двухъярус-
ный  иконостас высокохудожественной работы. Один из фаянсо-
вых киотов сохранился и находится сейчас в Благовещенской 

церкви города. Стены храма покрывала прекрасная живопись. 
«Он весь расписан одним красноватым цветом, что гораздо 

лучше обыкновенной пестрой живописи, и вообще, по городу, 
собор очень хорош. В иконостасе, в нижнем ярусе, все восемь 

больших образов в серебряных окладах, перед царскими врата-
ми огромное посеребряное паникадило с толстыми золотыми 

свечами», – так описывала Поречский собор Олимпиада Пет-
ровна Шишкина , русская писательница середины 19 века. 

В верхнем храме над престолом возвышалась резная сень, 
поддерживаемая четырьмя ангелами, стоящими на тумбах. Её 

изготовили в конце 19 века на средства священника Луки, воз-
главлявшего тогда приход. С купола спускалась медная высе-
ребряная  четырехъярусная люстра, приобретенная купами го-
рода Поречья. В Москве в 1800 году. Богата была соборная риз-
ница, где хранились ценные редкие богослужебные предметы, 
среди них напрестольное Евангелие в серебряном окладе, укра-
шенное финифтяными изображениями апостолов и осыпанное 

драгоценными камнями (2630 штук). Прихожане дарили собору 

не только богослужебную утварь, но и помогали денежными 

средствами на ремонт. 
Отечественная война 1812 года не прошла мимо Поречья. 

26 октября 1812 года поречские партизаны имели серьезную 

стычку с французами в самом городе. Неприятельский отряд 

пытался ограбить поречские церкви. Во время нападения 

в церквях шла служба, литургию служил протоиерей Петр Ко-
рейша, который, невзирая на кипевшую кругом битву, с полным 

самообладанием продолжал церковную службу. Партизаны из-
гнали и из церквей, и из города неприятеля. Значительно по-
страдала от французов соборная церковь, святой антиминс 



175 

 

и многие церковные вещи были похищены, в нижней церкви 

разломаны полы и опрокинут престол и жертвенник, в приделе 

Иоанна предтечи был разрушен иконостас. Мещанин Андрей 

Лебедкин, будучи соборным церковным старостою, оставя забо-
ты о своей семье и о своем имуществе, не боясь французов, спа-
сал и сохранял имущество церкви. Его состояние погибло, дом 

его разграбили французы, но церковную утварь он надежно 

спрятал и сохранил. Все имущество, которое он смог собрать, 
вывез из города и бережно сохранил.  

И вновь мои земляки восстановили храм, церковную 

утварь возвратили на место. В 1839 году на средства церковного 

старосты Дмитрия Куксина крыша на соборе вместо гонта была 

покрыта листовым железом, стены храма окрашены в белый 

цвет. Усердием купца Луки Пенкина в 1846 году был перестроен 

восьмерик верхней церкви и вызолочен крест на главе. И вновь 

прихожане украсили свой храм изнутри и наружи. В 1858 году 

собор окрасили снаружи в голубой цвет, а в 1860 году на сред-
ства старосты Алексея Чернова в верхнем храме заменили вет-
хие полы. 

В 1865–1866 годах отремонтировали полы в нижнем Ни-
кольском храме, переделан потолок, стены окрашены и расписа-
ны изображениями святых. В 1868 году купец Дмитрий Смелов 

пожаловал храму парчовые облачения для священников, евхари-
стические сосуды, а в 1871 году другой купец Филипп Пенкин 

пожертвовал храму 600 рублей, а также приобрел полное обла-
чение из малинового бархата для священника и диакона. 

Купец Филипп Пенкин в 1868–1869 годы вновь перекрыл 

крышу собора и окрасил медянкой, а также произвел ремонт 

кровли двух больших крылец, ветхий гонт заменил железом. 
На колокольне собора с 1769 года имелись часы. Сорок лет 

за их ходом следил слепой поречский мещанин  Василий Ники-
тович Кольцов. В молодости он занимался кузнечным делом 

и поэтому по его указанию и под его руководством, местные ма-
стера кузнечного дела изготавливали необходимые детали для 

часового механизма. Славился слепой мастер искусством звона 

на колоколах. После смерти мастера, наблюдать за часами стало 

некому, они превратились в своеобразное украшение колокольни 



176 

 

собора. 
Звон колоколов собора слышался за много верст от города. 

Самый большой колокол весом 204 пуда приобрели в Москве за 

4812 рублей купцы города. Всего на колокольне было 7 колоко-
лов, различных и по весу и по музыкальному ладу. Все это при-
обреталось прихожанами собора, подвижниками благочестия, 
поречскими купцами – Семеном Ивановичем Захаровым, Ива-
ном Осиповичем Портновым, Иваном Петровичем Фильковым, 
Дмитрием Яковлевичем Мячиным, Дмитрием Васильевичем 

Куксиным. 
История донесла до нас имена некоторых священнослу-

жителей  Рождественского собора. Первым среди них был свя-
щенник Прокопий Горанский. После себя он оставил «Историко-

статистическое описание соборной церкви города Поречья». Это 

описание и сегодня мы можем увидеть и прочитать в музее по-
селка Пржевальское. 

47 лет в Поречском соборе прослужил священник – орде-
ноносец Павел Иванович Ильенков.  

После революции в главном храме города шла служба до 

1927 года. 
Когда его закрыли, то здание использовали как склад льна. 

Великая Отечественная война пощадила наш храм, израненный 

он гордо возвышался над городом, как хранитель духовных ос-
нов поречан (демидовцев). 

Но в 50–ые годы собор был разрушен. От него остались 

лишь фотографии и память коренных жителей города. Мой горд 

лишился главной своей православной святыни - собора Рожде-
ства Пресвятой Богородицы. Но горожане чтят в своей памяти 

православную святыню и восстанавливают другой храм на свои 

деньги – Успенский собор который станет визитной карточкой 

нашего старинного города Демидова (Поречья). 
И этот храм был также возведен на средства поречского 

купца Иосифа  Вишкарева. Думая о своей душе, он решил по-
строить церковь, оставив её в дар родному городу. Строитель-
ство Успенского храма продолжалось девять лет с 1851 года. 
В городе также остались две действующие и поныне православ-
ные церкви: Благовещенская церковь, построенная в 1874 году 



177 

 

по заказу купца А.А. Вишкарева и церковь Покрова Пресвятой 

Богородицы, сооруженная купцами Куксиными в 1857 году. 
И поречане гордятся своими православными храмами и в их 

сердцах зародились идеи меценатства, которые продолжаются 

и по сей день. 
Жители города на свои деньги восстанавливают собор 

Успения Пресвятой Богородицы. И в первую очередь хочется 

отметить семью Желноровых, которые много личных средств 

вложили в восстановление Успенского собора. До 2003 года 

Успенский собор стоял без любви и внимания, как укор горожа-
нам: « вот вы занимаетесь своими делами и делишками, а до ве-
ры не доходили ни руки, ни разум. Просите милости, ждете сча-
стья, а Дом своей матери – Пресвятой Богородицы не приводите 

в порядок» И эти пронзительные слова услышали мои земляки, 
горожане города. И началось восстановление собора, вот он уже 

приветствует всех своими золочеными куполами. Реальность, 
жизненность духовного подъёма в восстановлении христиан-
ских святынь, обусловливается народной памятью о людях, ко-
торые вносят свои пожертвования на благо церкви и духовности 

народа. И этот храм воспринимается как живое, одухотворенное 

существо, связывающее Прошлое, Настоящее и Будущее моего 

города и его жителей. 



178 

 

Наркомания как духовно-нравственная проблема 

современного общества 

 

Пшеницын С., 
студентка 1 курса СФ МИИТ 

 

Негативное влияние наркомании на развитие общества и 

прогрессирующее распространение этой страшной социальной 

болезни в глобальных масштабах, вызывает растущую тревогу 

всех, кому небезразлично будущее нашей Отчизны. Наркомания 

грозит уничтожить молодое поколение физически и духовно, 
ибо смертность от наркотиков столь велика, что каждые 20 ми-
нут от них погибает молодой житель нашей планеты. Слово 

«наркомания» пришло к нам из древности. В переводе с грече-
ского «narke» означает – оцепенение, «mania», то есть «страсть», 

«безумие» и мы получаем современную, быстро распространя-
ющуюся болезнь – наркоманию. 

Распространение наркотиков в настоящее время представ-
ляет реальную угрозу не только здоровью населения, в особен-
ности молодого, но, в конечном счете, национальной безопасно-
сти нашего государства, нашему будущему. 

Демографические проблемы в России также во многом 

обусловлены распространением наркомании среди молодежи. 
Употребляющий наркотики человек не способен создать счаст-
ливую семью. Наркотическая зависимость является серьезным 

фактором снижения рождаемости, и она же приводит к повыше-
нию смертности в стране. Недаром наркоманию называют чу-
мой XXI века. Она распространяется в геометрической прогрес-
сии: ежегодно наркоман вовлекает в пагубную зависимость 

в среднем 15–17 человек, продолжительность его жизни после 

приобретения порочной страсти в среднем составляет всего 5–7 

лет. 
С точки зрения православия, можно спорить, является ли 

грехом употребление наркотиков или это болезнь. Есть разные 

точки зрения. Но не подлежит сомнению, что кража - это грех, 
что разбой – это грех, грабеж – это грех, убийство – это грех, 
а в основе многих из этих преступлений, побудительным факто-



179 

 

ром к их совершению является наркозависимость. 
Сейчас трудно найти человека младше 30 лет, кто в той 

или иной степени, прямо или косвенно, не был бы знаком с этой 

бедой. 
Даже самые лучшие административные решения не при-

ведут к перелому тревожной ситуации, пока не будут объедине-
ны усилия государственных, общественных, религиозных орга-
низаций, всех ресурсов гражданского общества. Главное на се-
годняшний день - это работа всем миром по профилактике упо-
требления наркотиков.  

Основная причина обращения к наркотикам - духовная 

опустошенность и нравственная беспринципность. Современное 

общество приняло искаженное представление о счастье, о смыс-
ле жизни. Произошла подмена вечных ценностей ценностями 

временными, преходящими, которые не могут удовлетворить 

человеческую личность, особенно в юности, когда человек 

находится в поисках идеалов и склонен к максимализму. 
Духовный кризис, характеризующийся бездуховностью 

и безнравственностью – явление отечественное, которое осо-
бенно стало явным, начиная с 90-х гг. XX века. Это связано не 

только с реалиями социальной жизни, но прежде всего с утратой 

прежних основ и ценностей, порожденных долгими годами 

идеологической неопределенности и аксиологическим кризи-
сом. 

Наркомания, как боль, как плод, обращает наше внимание 

на то, что происходит изменение духовных, нравственных, 
культурных и образовательных ценностей, крах института семьи 

и падение в связи с этим числа заключаемых браков, понижен-
ную рождаемость; рождение внебрачных детей, рост числа не-
полных семей, в которых воспитание детей, как правило, не мо-
жет быть нормальным; появление нового порока - социального 

сиротства и много-много других пороков общества. Мы являем-
ся свидетелями того, что за довольно короткий исторический 

период идет интенсивное изменение, смешение и подмена таких 

понятий, как что такое «хорошо» и что такое «плохо». 

Радует то, что сегодня эта проблема перестала быть делом 

небольшой группы энтузиастов, что формирование духовно-



180 

 

нравственной культуры подрастающего поколения стало одним 

из приоритетов государственной образовательной политики. 
Мы не можем закрывать глаза на проблему тех людей, ко-

торым профилактика уже не в силах помочь - тех, кто страдает 

наркотической или алкогольной зависимостью. Эти люди не 

должны быть отвержены обществом, государством, Церковью. 
Больной человек должен знать, что у него есть выход, что ему 

помогут в борьбе с болезнью, однако он сам должен приложить 

усилия, чтобы вернуться к нормальной, полноценной жизни. 
Следовательно, проблема наркомании заключается не в 

наркозависимости, а в самом образе жизни. 
 Сегодня мы создаём основу будущего нашей Родины. Не 

только от государства, но и от всех православных россиян во 

многом зависит, чтобы наш народ шел вперед, объединенный 

силой веры и чувством долга и преданности Церкви и своему 

Отечеству, его непреходящим духовно-нравственным ценно-
стям и традициям. 



181 

 

Выявление отношения подростков 

к православной религии 

 

Баврина Е.Н., Терешко Е.О., 
студентки 4 курса СмолГУ 

 

Мы часто задаем себе вопрос: «Что такое религия?», но 

все же точно никто не может дать ответь на этот вопрос. Мы 

можем сказать о религии, что она есть отношение к Абсолют-
ному, к Тому, Кого мы называем Богом. Так как это отношение 

есть у всякого – даже атеиста, – то и принято говорить, что 

у всякого есть своя религия, но принимаемая в таком виде, в ко-
тором нам проще понять что это. Она же может быть правиль-
ной, и неправильной, истинной и ложной, нравственной и не 

нравственной – в зависимости от того, что мы считаем под аб-
солютной, высшей и последней ценностью мира и как к ней от-
носимся – во что верим и как верим, что принимаем и что отвер-
гаем.  

Подростки – это дети, которые находятся на перепутье 

двух дорог. Одна ведет к высокому: Вера, познание самого себя, 
а другая - приводит человека к крайности и нацеливает на амо-
ральное поведение, жестокость и даже расизм. По данным опро-
са духовной семинарии, в нашей стране  подростков исповеду-
ющих православие, значительно выше, чем тех, кто «не призна-
ет другие религии». Такая жесткая позиция может объясняться 

тем, что православное христианство является доминирующей 

религией в России, но, даже не смотря на это, стремительное 

разрастание информационной среды, вовлечение нового поко-
ления в жизнь под девизом «Бери от жизни все!» ставят подрас-
тающее поколение в ситуации духовно-нравственного выбора 

несравнимо чаще, чем прежде. В условиях смещения шкалы 

ценностей, утраты духовных ориентиров и взаимопонимания 

между поколениями, народами, конфессиями, такой выбор 

сплошь и рядом приводит к разрушению личности. 
Сегодня наши российские духовные корни, традиционные 

основы воспитания и образования постепенно подменяются бо-
лее «современными» и «прогрессивными» – западными. И при 



182 

 

этом  педагоги и родители наблюдают резкое снижение нрав-
ственности, которое с каждым годом приводит все больше лю-
дей к разочарованию в жизни, потере ее смысла, отчаянию, 
нравственным отклонениям, тяжелым расстройствам психики, 
агрессии и т. д.  Мы, наблюдая этот процесс, приходим к пони-
манию, что сегодня мы живем в мире, в котором наши дети 

нуждаются в особой защите, т. к. все потрясения, которые наше 

общество испытывает в духовно-нравственной сфере, тяжелым 

отпечатком ложится, в первую очередь, именно на них. Истины, 
которые еще вчера мы, взрослые, считали непреложными, сего-
дня многим уже не кажутся таковыми.  Наши нравственные, мо-
ральные критерии оказались размытыми. Государство лишилось 

идеологии, общество – идеалов. Почувствовав нравственную 

растерянность, мы теряем себя и теряем свое будущее – детей. 
Сегодня наши дети являются легкой добычей вседозволенности, 
так называемой «свободы нравов», тоталитарных сект. Они не 

защищены ни от религиозных и антирелигиозных предрассуд-
ков, ни от духовной и физической эксплуатации, ни от фанатиз-
ма, душевных расстройств, насилия и т.д. 

Очевидно, что воспитание свободных граждан свободной 

России, которые понимали бы личную ответственность и свой 

гражданский долг перед обществом, духовно-богатых и имею-
щих надежный нравственный стержень, стало актуальнейшей 

проблемой. И здесь нужна систематическая, комплексная рабо-
та. 

Один из способов выхода из кризиса в духовной сфере 

видится в помощи школы в возрождении самобытной россий-
ской цивилизации на основе традиционных, веками шлифовав-
шихся ценностей отечественной культуры, в том числе и тради-
ционных религий, которые на протяжении многих веков 

неустанно протягивают руку помощи в деле воспитания лично-
сти. Все учебные предметы, и в первую очередь предметы гума-
нитарного цикла,  всегда были призваны не только обучать, но 

и воспитывать учащихся. В связи с появлением проблем духов-
но-нравственного воспитания был введен в школах курс «Исто-
рия православной культуры земли смоленской». Мы задали себе 

вопрос, а хотят ли сами дети, подростки узнать о нашей рели-



183 

 

гии. Нужно ли им это и как они будут относиться к  таким ново-
введениям. Для выяснения позиции школьников мы провели 

опрос. В опросе участвовали учащиеся 8-9 классов, анкеты были 

анонимными, мы просили отвечать ребят честно, в итоге мы по-
лучили такие данные: всего было 6 вопросов анкеты. На первый 

вопрос «У вас в школе был предмет или факультативное занятие 

«История православной культуры земли смоленской?», положи-
тельно ответили 40%  детей; на второй вопрос «Как Вы считае-
те, нужно ли изучать этот предмет в школе?», положительно 

ответили 20% детей; на третий вопрос «Вы знакомы с Библией», 
положительно ответили 90% детей; на четвертый вопрос «Как 

Вы считаете нужно ли ее изучать?», 40% детей ответили поло-
жительно, столько же затрудняются с ответом, 20% считают, 
что не нужно; на пятый вопрос «Вы бы сами изучали Библию?», 
50% детей, считают, что хотели бы и столько же не хотят; на 

шестой вопрос «Враждебными ли на ваш взгляд должны быть 

взаимоотношения науки и религии?», 70% детей были против 

враждебного отношения  религии и науки, 10% затрудняются 

с ответом и 20% за вражду. 
Из проведенного опроса мы выявили двоякое отношение 

детей и подростков к религии, но можем сказать, что дети не так 

положительно относятся к курсу православной культуры земли 

смоленской, но тем же временем и не отрицают наличие Бога. 
По нашим наблюдениям, дети четко разграничивают  религию, 
науку и реальные жизненные обстоятельства и так же положи-
тельно расположены к ним, но у них нет четкой позиции и это 

может привести к безнравственности, жестокости, скверносло-
вию. Виной такому положению дел чаще всего являются педа-
гогическая запущенность, халатность учителей, которые зача-
стую  возлагают ответственность за нравственное воспитание 

подростков на родителей. Соответственно, вседозволенность 

подростков, которые не способны различать «что такое плохо» и 

«что такое хорошо». Просто потому что их не научили это де-
лать (к чему призывает нравственное воспитание подростков), 
порождено безнаказанной свободой педагогов. Впрочем, нельзя 

отрицать и тот факт, что многие из них всеми силами пытаются 

внедрить нравственное воспитание подростков и в стены шко-



184 

 

лы, и в умы учеников, которые, однако, в большинстве своём 

элементарно не готовы на интеллектуальном и психологическом 

уровне воспринимать подобную информацию. Поскольку ближ-
нее окружение таких подростков с раннего детства сформирова-
ло у них иные интересы, цели и предпочтения. Естественно, эти 

дети вовсе не стремятся к высоким нравственным идеалам, для 

них важнее – материальные блага, комфорт, скорее тела, чем 

души спокойствие, её богатство. Мы же должны помочь детям, 
подросткам вооружаясь опытом знающих педагогов, служите-
лей церкви, чтобы нравственное воспитание стало одним из не-
обходимых условий формирования личности подростка, опира-
ясь на которое, мы бы воспитали не только воспитанных граж-
дан своей страны, но и людей с высокими нравственными усто-
ями и с четко заложенной внутренней позицией. Как говорил  

Эмерсон Р. «Истинный показатель цивилизации – не уровень 

богатства и образования, не величина городов, не обилие уро-
жая, а облик человека, воспитываемого страной». 



185 

 

Приезд Николая II в Смоленск в столетний юбилей 
Отечественной войны 1812 года 

 

Малолетняя И.В., 
студентка СФ МИИТ 

 

31 августа Смоленск посетил Николай II. Смоленский 
корреспондент «Петербургского агентства» так писал об этом 
событии: «Древний Смоленск, принявший на себя первые удары 
нашествия Наполеона», 31 августа был осчастливлен посещени-
ем государя императора с августейшей семьей. Сама природа 
как бы разделяла счастье, выпавшее на долю Смоленска, ибо 
хмурая, с частыми дождями в течение нескольких дней  погода 
вчера стояла удивительно хорошая – солнечная, тихая». 

В последний день августа в 2 часа дня император прибыл 
в праздничный Смоленск вместе с супругой Александрой Федо-
ровной, детьми и великим князем Дмитрием Павловичем. Высо-
ких гостей встречали на временной платформе вокзала Алек-
сандровской железной дороги, где была выставлена рота почет-
ного караула со знаменем и хор 3-го пехотного Нарвского пол-
ка.  

Среди встречавших государя императора находились ко-
мандующий войсками московского военного округа генерал от 
инфантерии Плеве, командир 13-го армейского корпуса генерал 
Алексеев, председатель совета министров В.Н. Коковцов, ми-
нистр внутренних дел А.А. Макаров, смоленский губернатор 
камергер Н.И. Суковкин, губернский предводитель дворянства 
князь В.М. Урусов, уездные предводители начальники отдель-
ных частей, городские головы, старосты губернии и депутации 
от купеческого, мещанского, еврейского и пожарных обществ, 
Союза русского народа, волостных старшин и хуторян.  

Николай II был в форме 12-го гренадерского Астраханско-
го императора Александра III полка. Приняв рапорт губернато-
ра, Его величество обошел караул, пропустив его церемониаль-
ным маршем. После этого императору губернатором были пред-
ставлены депутации, поднесшие ему хлеб-соль. Крестьяне Ям-
ской слободы поднесли высокому гостю икону божией матери 



186 

 

Одигитрии.  
Государыне императрице и великим княжнам были под-

несены букеты цветов губернатором и городским головой 

Б.П. Рачинским.  
С вокзала гости направились в кафедральный Успенский 

собор. Около ограды собора их встречали ученики духовной 
семинарии. В соборе их величества были встречены преосвя-
щенным Феодосием, духовенством и обер-прокурором Синода 
В.К. Саблером. Владыко сказал приветственное слово и поднес 
иконы царскому семейству. Приняв окропление святой водой, 
их величества присутствовали при утреннем молебствии и при-
кладывались к чудотворной иконе божией матери Смоленской. 
При выходе из собора ученицей епархиального училища был 
поднесен букет императрице. 

Из собора гости проследовали на плац-парад к памятнику 
1812 г., где собралось около 3600 (трех тысяч шестисот) уча-
щихся различных   учебных заведений с педагогами. Затем им-
ператор с сопровождавшими его лицами посетил Лопатинский 
сад и бульвар, открытый Смоленской городской думой в честь 
событий 1812 г. Здесь городской голова приветствовал государя 
и поднес ему на красивом резном блюде хлеб-соль. Наследнику 
Цесаревичу был поднесен складень изящной работы, принимая 
который, Алексей осенил себя крестным знамением и поцеловал 
образ. После этого высокую делегацию приветствовали пред-
ставители всех остальных городов Смоленской губернии. От 
Вязьмы поднесли традиционный вяземский пряник.  

Разрезав затем белую шелковую ленту и открыв таким об-
разом бульвар, его императорское величество осмотрел памят-
ники Кутузову, героям Шубину и Энгнльгардту, а также памят-
ник, заложенный в честь погибших 6 августа 1812 г. Кроме того, 
царь посетил выставку картин местного художника Мушкетова.  

С бульвара царское семейство с сопровождающими про-
следовали в музей русской старины княгини М.К. Тенишевой. 
При его осмотре пояснения к экспонатам давал директор Мос-
ковского археологического музея профессор Покровский и сама 
Тенишева. 

Из музея гости прибыли в дом смоленского дворянства. 



187 

 

Здесь их встречали губернатор, уездные предводители дворян-
ства и их супруги. Собравшихся дворян представил императору 
губернский предводитель дворянства Урусов. Кроме дворянско-
го, здесь присутствовали депутации от губернского земства, ар-
хивной комиссии и Красного креста. Его величеству были под-
несены книги «Ополчение 1812 года», «Отечественная война 

в пределах Смоленской губернии» и «Смоленская старина 1812–
1912 год». Государыня беседовала с супругами и дочерьми смо-
ленских дворян. 

В дворянском собрании их величествам было предложено 
шампанское. Тосты за здоровье императора, императрицы 

и наследника цесаревича сопровождались несмолкаемым «ура». 
После часового пребывания в гостях у смоленских дворян их 
величества отбыли на вокзал, где губернский предводитель дво-
рянства поднес икону-складень наследнику Алексею. Для про-
водов государя императора собрались все высшие должностные 
лица губернии. В 6 часов вечера царский поезд выехал из Смо-
ленска.  

По возвращении Николая II в Петербург министр импера-
торского двора граф Фредерикс прислал в Смоленск благодар-
ственную телеграмму. 

В последовавших за 1912 г. событиях революции, граж-
данской войны, индустриализации и коллективизации приезд 
государя императора в Смоленск перестал считаться важным, 
достойным внимания историков фактом. Спустя столетие это 
событие вновь начинает привлекать к себе внимание исследова-
телей и всех интересующихся историей и краеведением. 

 

Литература 

 

1. Смоленские епархиальные ведомости. 1912. № 17. 1–15. 



188 

 

Содержание 
 

 
Базилевская А. 
Из глубины веков (о православных традициях 

моей семьи и школы)             3 

 

Панков И. 
Спасение ценностей Смоленского музея-заповедника 

в годы Великой Отечественной войны 1941–1945 гг.        7 

 

Обучающиеся МБОУ СОШ №33 г. Смоленска 

И прежде чем быть Бородинскому бою, 
был бой у Смоленской стены          13 

 

Зорин С. 
Отец. Отцовство. Отечество          23 

 

Высокович К., Смолдовская В., 
Панова В., Сенаторов В. 
Рождение ребенка как путь к постижению Бога        27 

 

Вернигор Н., Гунько И., Дроздов Д., 
Евтюхова Д., Петров Д. 
Вы чьё, старичьё? (О проблеме старения в России)       31 

 

Ермакова В.М. 
Духовно-нравственные проблемы табакокурения, 
алкоголизма и наркомании          35 

 

Буренкова А.Г. 
Православное прошлое и настоящее села Суетово      45 

 

Козлова К. 
Влияние сквернословия на человека        50 

 

Керимова Д. 
Духовная причина Отечественной войны 1812 г. 
Роль Смоленской земли в этой войне         53 

 



189 

 

Гончарова О.Н. 
Православие и спорт           56 

 

Высокович К., Егоренкова В., Ковалева С., 
Панова В., Хомутова О. 
Граффити – бессмысленный вандализм 

или самовыражение в искусстве?         59 

 

Годунова М. 
Дети без родителей – общенациональная проблема       62 

 

Кравцова Е. 
Дети без родителей – общенациональная проблема       65 

 

Чертовских Н.С. 
Святые диакониссы как образ служения женщины 

внутри церкви            69 

 

Шнырева А., Шнырева А. 
Талашкино – родник народной культуры         77 

 

Джумабаева Р.М. 
Место и роль России в работах русских религиозных 

философов XIX–XX века          83 

 

Коваленков Д.В. 
Покровский храм в селе Дуброво         88 

 

Коростылева Д. 
Духовно-нравственные проблемы распространения наркомании, 
алкоголизма и курения           92 

 

Гончарова О.Н. 
Духовные корни русской литературы         95 

 

Горбатова М. 
Дьячок – партизан Рославльского уезда       113 

 

Егорова Н.И. 
Празднование в Смоленске столетия Отечественной войны 

1812 года         116 



190 

 

Климова А.В. 
Жены-мироносицы         119 

 

Мазов А.И. 
Жизненные ценности и глобализм       131 

 

Зорина М.А. 
Иконология и иконография. Особенности Смоленских икон    137 

 

Ковалева М. 
Иконология и иконография        141 

 

Смирнова Д. 
История одной любви. Духовный путь 

Маргариты Михайловны Тучковой       144 

 

Ковалева Т.Д. 
Молитва советского солдата        150 

 

Комиссарова В.А. 
Отражение общественного мнения в российской 

периодической печати 1914–1915 годов       152 

 

Полякова А.В. 
Брошенные дети – общенациональная проблема      155 

 

Лапыкин М.А. 
Участие училищ Александровской железной дороги 

в параде на Бородинском поле в 1912 году      159 

 

Малолетняя И.В. 
Отражение социальной действительности 

в художественной открытке 1970–1980-х годов      162 

 

Маршеня Н.А. 
Медицинские и социальные аспекты проблемы абортов     166 

 

Лукина М., Клеменова Е., 
Борисенко Д., Дорошенкова А. 
Межнациональные конфликты: причины, история 

и современность         170 



191 

 

Андреева Д.С. 
Меценатство Поречских купцов        173 

 

Пшеницын С. 
Наркомания как духовно-нравственная проблема 

современного общества         178 

 

Баврина Е.Н., Терешко Е.О. 
Выявление отношения подростков к православной религии     181 

 

Малолетняя И.В. 
Приезд Николая II в Смоленск в столетний юбилей 

Отечественной войны 1812 года        185 



192 

 

 

 

 

ШАГ В НАУКУ 

Духовная традиция земли Русской: 
культурно-исторический 

и религиозно-философский аспекты 

 

 

 

 

Подписано в печать                              Формат 60 х 84 1/16 

Усл. Печ. Л. 16,7. Печ. Л. 6,99             Тираж 100 экз. Зак. №0010 

 

 

 

 

 

Отпечатано в полном соответствии 

с представленными авторскими оригиналами 

в ГАУ ДПОС «СОИРО» 

214000, г.Смоленск, ул. Октябрьской революции, 20А 

 

 

 

 

 
 


