
 

1 

ДЕПАРТАМЕНТ СМОЛЕНСКОЙ ОБЛАСТИ 

ПО ОБРАЗОВАНИЮ, НАУКЕ И ДЕЛАМ МОЛОДЕЖИ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ШАГ В НАУКУ 

Духовная традиция земли Русской: 
культурно-исторический 

и религиозно-философский аспекты 

 

 

 

 

 

Часть II 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Смоленск 

2013 



 

2 

УДК 1(091) 

ББК 87 

 

С23 

 

 

 

 

 

ШАГ В НАУКУ. Духовная традиция земли Русской: 
культурно-исторический и религиозно-философский 
аспекты. – Смоленск: ГАУ ДПОС «СОИРО», 2013. – 164 с. 

 

 

 

В сборнике представлены материалы конференции для 
популяризации и поддержки научного творчества студентов и 
обучающихся. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
ISBN 978 –5 –905935 –04 –6  © Департамент Смоленской области 

          по образованию, науке и делам молодежи, 2012 

         © ГАУ ДПОС «СОИРО» 



 

3 

Поиск земного рая в повести Н.В. Гоголя 

«Старосветские помещики» 

 

Алиева Э.С., Овчинникова Е.В., 
обучающиеся 10 класса МБОУ СОШ № 35 г. Смоленска 

 

Но, к сожалению, все земное по природе бытие обречено 
на гибель. Несмотря на внешнюю кажущуюся идиллию, мы 
находим черты неблагополучия в жизни героев.  

С такой же определенностью, с какой Гоголь вскрывает 
поэтическую и возвышенную сущность своих героев, он обна-
руживает ничтожество реального осуществления этой сущно-
сти. Таким образом, мы понимаем, что Земной Рай обманчив. 
В этом мире смерть сопутствует любви – поврежденность гре-
хом распространяется и на старосветские оазисы идиллического 
бытия – и такая мысль, подобное ощущение не могли не потре-
вожить души самого Гоголя. Ведь даже в тихом имении Пуль-
херии Ивановны и Афанасия Ивановича поселяется демон. Он 
является со стороны, из леса, где живут дикие коты, которые 
уводят из дома Пульхерии Ивановны ее «фаворитку» – кошечку. 
Кошка возвращается из леса, но возвращается уже как смерть – 

смерть, пришедшая за спутницей Афанасия Ивановича. Оплаки-
вая их разлуку, Гоголь оплакивает саму любовь. Найти любовь 

в этом захолустье, разглядеть ее среди поедания пряничков 

и коржичков, увидеть ее на дворе, обсыпанном гусятами, среди 
запахов солений и варений, жужжания мух и храпения преста-
релых супругов, – для этого понадобилась величайшая сила ве-
ры Гоголя в прекрасное в человеке. 

Сопоставив идиллический мир с миром реальности, мы 
выделили основные противоречия произведения. 

Гоголь уделил особенное внимание неумеренности и жад-
ности в еде. Чревоугодие – один из семи смертных грехов. Сле-
довательно, старички жили вовсе не райской и не идеальной 
жизнью. 

Исследовав отношение героев к смерти и влияние ее на 
них, мы пришли к выводу, что Пульхерия Ивановна не может 



 

4 

смириться со своим уходом, она привязана к жизни реальной. 
После смерти Пульхерии Ивановны Афанасий Иванович не-
сколько раз пытался покончить жизнь самоубийством. На него 
напало сильное уныние. Сильное уныние характерно для де-
прессии и может предварять самоубийство. Уныние – также 
один из смертных грехов, который ведет к гибели души.  

Следовательно, наряду с мечтами о Земном рае сосед-
ствуют и пребывают в тесном единстве черты мира реального – 

мира, в котором нет совершенства, к которому так стремился 
Николай Васильевич Гоголь в своей повести. 

Контраст мечты и действительности отныне навсегда про-
режет творчество Гоголя. Много раз его перо будет склоняться 
то в одну, то в другую сторону и перевешивать, кажется, будет 
груз действительности или, наоборот, мираж мечты, но нет - 

искусство примирит их, соединит под одной крышею, не нару-
шая целостности  и единства строения. 

Мы пришли к выводу, что в гоголевском Миргороде нет 
мира, но все же это мир. Здесь все устроено по законам равнове-
сия и вместе с тем готово разбежаться в разные стороны. Мир 
этот причудлив, нелеп, строен и томителен. Он обречен, но 
стремится к единству. Куда ни брось взор – всюду распря, спор, 
напряжение. 

Несмотря на это, можно полагать, что повесть о двух го-
голевских старичках глубоко религиозна, ведь автор стремится 
показать богатство высокого чувства героев. Да, мы уверены, 
что это произведение самое светлое во всем творческом арсена-
ле Николая Васильевича, ведь дальше его работы, начиная 

со «Старосветских помещиков» теряют свою возвышенность, 
а персонажи утрачивают личностные ценности, духовную гар-
монию как часть самих себя. 

Таким образом, мы пришли к выводу, что творчество пи-
сателя носит двойственный и противоречивый характер. Наряду 
с описанием земного рая, к которому так стремился Николай 
Васильевич Гоголь, он умело сочетал  в своем творчестве черты 
обыденной жизни, которой писатель страшился.  



 

5 

Основные мотивы курения современной молодежи 

 

Павлюченков А.В. 
студент 2 курса, СФ РГУТиС 

 

В жизни современного общества особо острыми стали 
проблемы, связанные с табакокурением, наркоманией и алкого-
лизмом. Табакокурение молодежи принимает всё более угро-
жающие формы, существенно деформирующие нравственное, 
физическое и психическое здоровье подрастающего поколения. 
Вредные привычки оказывают негативное влияние на жизнь 
общества в целом, а также на жизнь и деятельность личности 

в отдельности. Если обратиться к статистическим данным, то 
«…в России курят 75% мужчин и 21% женщин. Проведенные 
опросы показали, что 84,2% мужчин начинают курить до 19-

летнего возраста, а число женщин, начавших курить в школьные 
годы, составляет 27%» [1]. С этой проблемой должно бороться 
не только общество, но и также каждый человек должен осозна-
вать для себя большой вред этих привычек и стараться преодо-
левать их. По данным Всесоюзной лаборатории по проблемам 
табакокурения, из 100% систематически курящих лиц лишь 

5–7% имеют привычку к курению, а у 93–95% фиксируется та-
бачная зависимость. Как утверждает В.К. Смирнов (единствен-
ный в нашей стране доктор медицинских наук по клинике таба-
кокурения): «Лица с табачной зависимостью нуждаются в меди-
цинской помощи, и не простой, а специализированной» [2]. 
А это значит, что только 3–4 млн. курильщиков в нашей стране 
могут прекратить курение без оказания им медицинской и пси-
хологической помощи. 

Распространение вредных привычек в большом масштабе, 
в отдельных странах, связано с нестабильностью политической 
и экономической ситуации, с наличием большого числа кризи-
сов и не совершенностью политического и экономического ме-
ханизма. В нашей стране эта проблема связана также с низкой 
культурой общества, с низким духовным уровнем. 

Духовность человека тесно связана со здоровым образом 



 

6 

жизни. Человек достигает высокого уровня духовности, нахо-
дясь в гармонии души и тела. Духовность человека по-разному 
трактуется в светской (научной) и христианской традициях. 
В первой – она сводится к душевности, нравственности, интел-
лектуальности, добродетельности, во второй – это понятие вы-
водится за пределы бытия души (психики). На наш взгляд, ду-
ховность человека – это богатство мыслей, сила чувств и убеж-
дений. Затрагивая проблему духовности, хотелось бы привести 
высказывание одного из отцов церкви – святого Григория Бого-
слова: «Если же некоторые и считают курение табака не нару-
шающим норм приличия и благовоспитанности, то пусть по-
слушают хотя бы современных этических философов, которые 
очень сильно порицают подобные мнения, справедливо спраши-
вая, в чем же здесь проявляется вежливость и благовоспитан-
ность? Видел ли кто-нибудь разумное живое существо, которое 
курило бы трубку, наполненную дымящейся и дурно пахнущей 
травой, и испускало бы целые облака зловонного табачного ды-
ма, как если бы это была горящая печь? В таком виде человек 
уподобляется дракону, а этот мифический зверь аллегорически 
изображает диавола» [3]. 

Все вышеизложенное подтверждает актуальность нашего 
исследования, целью которого явилось выявление отношения 
современной молодежи к табакокурению и основных мотивов 
обращения к нему. 

В качестве исходной гипотезы исследования предпола-
галось, что мотивы курения взаимосвязаны со стажем курящих 
и психологическими проблемами. 

В исследовании приняли участие студенты Филиала 
ФГБОУ ВПО «Российский государственный университет ту-
ризма и сервиса» в г. Смоленске. Общий объем выборки – 40 

человек, из них юношей – 25, девушек – 15. Возраст – 18–20 лет.  
При анализе результатов учитывались такие характери-

стики: пол, возраст, социальный статус. 
Для реализации цели исследования, подтверждения гипо-

тезы нами были использованы следующие методы: анкетирова-
ние и тестирование. 



 

7 

Вначале для выявления отношения к курению была ис-
пользована разработанная нами анкета, состоящая из 6 вопро-
сов. Было выявлено, что среди опрошенных 67,5% (27 человек) 
– курящие, 27,5% – некурящие (10 человек) и 5% (3 человека) 
обращаются к сигарете иногда. Также было выявлено, что сред-
ний возраст, с которого начинают курить молодые люди – 

16 лет, среди курящих 17 юношей (62,9%) и 10 девушек (37,1%). 
Тем не менее, 100 % курящих (30 человек) негативно отнеслись 
к тому, чтобы в их будущей семье курили дети. Можно отме-
тить, что, несмотря на пагубную привычку, этим людям небез-
различно здоровье их потомства.  

Затем была применена «Методика выявления основных 
мотивов курения» [4], которая включала 6 шкал: стимулирова-
ние активности, ритуальные действия, расслабление, снятие 
тревожности, психологическая зависимость, привычка. В ре-
зультате тестирования было определено, что 93,4% опрошенных 
обращаются к сигарете с целью снятия тревожности. В соответ-
ствии с интерпретацией теста при высоких значениях по данной 
шкале, курение является одним из средств саморегуляции, спо-
собом, который помогает справиться с негативными эмоциями, 
восстановить душевное равновесие. Целесообразно отметить, 
что эти молодые люди не могут справиться со своими пробле-
мами другими способами, не наносящими вред здоровью. Мож-
но предположить, что эти респонденты не задумываются еще о 
гармонии духовной и телесной, не обращаются с молитвой к 
Богу в поисках духовной защиты. Другим ведущим мотивом 
становится психологическая зависимость, которая указывает на 
относительно значительный стаж курящих. В среднем стаж ку-
рящих составляет 3–4 года. 

Таким образом, проведенное исследование показало, что 

у молодых людей в возрасте 18–20 лет преобладающим мотивом 
обращения к курению является снятие тревожности, что предот-
вратимо на ранних стадиях соприкосновения с этой пагубной 
привычкой, если предложить безопасные способы решения про-
блемы психологического (аутотренинг) или религиозного ха-
рактера (молитва). 



 

8 

Литература 

 

1. Психология здоровья: учебник для вузов / под ред. 
Г.С. Никифорова. – СПб.: Питер, 2006. – 607 с. – (Серия «Учеб-
ник для вузов»). – С. 347. 

2. http://revolution.allbest.ru/medicine/00045134_0.html. 

3. http://orthodox.etel.ru/2002/11/kurevo.htm. 

4. http://www.gurutestov.ru/test/411/. 

http://revolution.allbest.ru/medicine/00045134_0.html
http://orthodox.etel.ru/2002/11/kurevo.htm


 

9 

Живая история войны: письма солдат 

Великой Отечественной войны 

 

Гр. 1-02 Котовский А.В. 
 

Интерес к истории Великой Отечественной войны не 
ослабевает со временем, потому что бессмертна сама память 
людская о великом подвиге народа во имя Родины. Время 
неумолимо. Мужественные солдаты, громившие врага под 
Москвой и Тулой, Орлом и Белгородом, штурмовавшие рейхс-
таг и освободившие Западную Европу – сегодня люди преклон-
ных лет. Как же мало их осталось – тех, кто вынес на своих пле-
чах неимоверную тяжесть потерь, поражений, отступлений, не 
дрогнул, не сдался, переломил ход войны, принес народам дол-
гожданный мир. Тем ценнее свидетельства участников войны, 
найденные неизвестные ранее документы, военные фотографии. 
Самые дорогие реликвии – фронтовые письма, которые бережно 
хранились в семье солдата, воюющего с врагом. Письма с фрон-
та, как исторические документы, имеют ряд особенностей. Боец, 
отправляющий весточку домой, и не помышлял о том, что, спу-
стя десятилетия, его послание будут читать и изучать посторон-
ние люди. Поэтому он писал просто, откровенно, порой неза-
тейливо, передавая многочисленные приветы родным и близ-
ким. Солдату были интересны самые мелкие бытовые подроб-
ности тыловой жизни, о которой он так тосковал. Многие пись-
ма очень короткие, сдержанные. Они написаны в перерывах 
между боями, накануне сражения. Несколько строчек такого 
письма заканчиваются фразой: «Ухожу в бой». Находясь 

в страшном аду войны, солдат стремился в своем письме успо-
коить, подбодрить родных. Поэтому письма полны оптимизма, 
надежды на возвращение, веры в Победу. 

Фронтовики постоянно смотрели смерти в глаза: вокруг 
погибали друзья, однополчане, каждый из них сам был «на во-
лосок» от смерти. Поэтому мужество, героизм стали повседнев-
ными, будничными. О своих подвигах писали скромно, как 

о само собой разумеющемся. Не секрет, что письма просматри-



 

10 

вались военной цензурой. Строчки, содержащие важную ин-
формацию, военные данные, зачеркивались, закрашивались 
черной тушью. На фронтовом треугольнике ставился штамп 
«Просмотрено военной цензурой». Материалом для письма ча-
сто было то, что попадалось под руку: папиросная бумага, тет-
радный лист, кусок плаката, канцелярский бланк. Письма из 
госпиталя писали чернилами и перьевой ручкой. В полевых 
условиях её заменял карандаш. Письма с фронта приходили без 
конвертов, их и купить в полевых условиях было невозможно. 
Листок бумаги сворачивали в треугольник, на нем писали адрес. 
Марка на треугольник не приклеивалась. 

Определить местонахождение солдата было нельзя, в об-
ратном адресе указывалась Действующая Армия, № полевой 
почты и части. 

В каждой строчке фронтовых писем видна любовь к своим 
родным, близким людям, к родной деревне, городу, в котором 
вырос, к Родине, которая находится в опасности и ждет победы 
над врагом. 

Для того что бы разобрать эту тему целиком требуется 
очень много времени поэтому мы решили взять на анализ пись-
ма только нескольких авторов и проследить за психологией 

и тенденцией развития мысли. 
Мысли солдата, то чем он дышит , о чем думает, хорошо 

показывает письмо Александра Голикова.  
(22 июня 1941 г.). Экипаж танка № 736 получил приказ 

следовать по направлению к Ровно. Вел машину Павел Абра-
мов. Рядом находился Александр Голиков. Павлу Абрамову бы-
ло 26, а Александру Голикову – 24 года. Первая встреча с фаши-
стами произошла на третьи сутки. С боем танк прорвался впе-
ред. Еще несколько стычек по дороге – и бронированная маши-
на на улицах Ровно. Утром 28 июня разгорелся ожесточенный 
бой у переправы через реку Устье. Пьяные гитлеровцы шли 

в атаку во весь рост на защитников переправы, не считаясь 

с потерями. Танк Абрамова умело маневрировал, в упор рас-
стреливая вражескую пехоту и огневые точки противника. 
Встретив сопротивление, фашистские войска обошли переправу 



 

11 

и ворвались в город с юга и востока. Оказавшись в окружении, 
танк помчался к центру города, туда, где находились основные 
массы врага. С ходу он врезался в гущу вражеской колонны, да-
вя гусеницами разбегавшихся пехотинцев. Бегущих догоняли 
меткие пулеметные очереди... 

Весь день носился советский танк по городу, наводя пани-
ку на гитлеровцев. Но в конце улицы Островского один из сна-
рядов попал в гусеницу, и машина замерла. Обрадованные фа-
шисты стянули к подбитому танку пушки и крупнокалиберные 
пулеметы. Так начался неравный поединок, о котором впослед-
ствии слагали легенды. Очевидцы, наблюдавшие за поединком, 
рассказывали потом: «Со всех сторон по танку били пушки 

и пулеметы. Когда от вражеской пули погиб один из танкистов, 
другой продолжал неравный бой. Вышли снаряды и патроны. 
Оставшийся в живых поджег танк и тоже погиб». Их похорони-
ли местные жители. Теперь на могиле героев установлен обе-
лиск. Указаны на нем и имена героев. Посмертно Павел Абра-
мов и Александр Голиков были награждены орденом Отече-
ственной войны II степени. Письмо А. Голикова опубликовал 

9 января 1964 года в «Красной звезде» подполковник в отставке 
Т.М. Васин, многое сделавший для розыска материалов об этих 
героях-танкистах. 

 

«Милая Тонечка! 
Я не знаю, прочитаешь ты когда-нибудь эти строки? Но 

я твердо знаю, что это последнее мое письмо. Сейчас идет бой 
жаркий, смертельный. Наш танк подбит. Кругом нас фашисты. 
Весь день отбиваем атаку. Улица Островского усеяна трупами в 
зеленых мундирах, они похожи на больших недвижимых яще-
риц. Сегодня шестой день войны. Мы остались вдвоем – Павел 
Абрамов и я. Ты его знаешь, я тебе писал о нем. Мы не думаем 

о спасении своей жизни. Мы воины и не боимся умереть за Ро-
дину. Мы думаем, как бы подороже немцы заплатили за нас, за 
нашу жизнь. Я сижу в изрешеченном и изуродованном танке. 
Жара невыносимая, хочется пить. Воды нет ни капельки. Твой 
портрет лежит у меня на коленях. Я смотрю на него, на твои го-



 

12 

лубые глаза, и мне становится легче – ты со мной. Мне хочется 

с тобой говорить, много-много, откровенно, как раньше, там, 
в Иваново. 22 июня, когда объявили войну, я подумал о тебе, 
думал, когда теперь вернусь, когда увижу тебя и прижму твою 
милую головку к своей груди? А может, никогда. Ведь вой-
на...Когда наш, танк впервые встретился с врагом, я бил по нему 
из орудия, косил пулеметным огнем, чтобы больше уничтожить 
фашистов и приблизить конец войны, чтобы скорее увидеть те-
бя, мою дорогую. Но мои мечты не сбылись...Танк содрогается 
от вражеских ударов, но мы пока живы. Снарядов нет, патроны 
на исходе. Павел бьет по врагу прицельным огнем, а я «отды-
хаю», с тобой разговариваю. Знаю, что это в последний раз. 
И мне хочется говорить долго, долго, но некогда. Ты помнишь, 
как мы прощались, когда меня провожала на вокзал? Ты тогда 
сомневалась в моих словах, что я вечно буду тебя любить. 
Предложила расписаться, чтобы я всю жизнь принадлежал тебе 
одной. Я охотно выполнил твою просьбу. У тебя на паспорте, 
а у меня на квитанции стоит штамп, что мы муж и жена. Это 
хорошо. Хорошо умирать, когда знаешь, что там, далеко, есть 
близкий тебе человек, он помнит обо мне, думает, любит. Хо-
рошо любимым быть...Сквозь пробоины танка я вижу улицу, 
зеленые деревья, цветы в саду яркие-яркие.У вас, оставшихся 

в живых, после войны жизнь будет такая же яркая, красочная, 
как эти цветы, и счастливая... За нее умереть не страшно... Ты не 
плачь. На могилу мою ты, наверное, не придешь, да и будет ли 
она – могила-то?» 

Это письмо пропитанно любовью к родине, родному че-
ловеку, осознанием того что смерть близка. Но в то же время 
солдат обнадеживает свою любимую и говорит что все у нее и 

у нашей страны будет хорошо. Пророческие слова… 

Рассмотрим еще одно письмо солдата к любимой и срав-
ним их. 

В глухом и отдаленном от селений бору-верещатнике од-
нажды наткнулись на поржавевший танк, укрытый густыми ла-
пами ели и наполовину ушедший в землю. Три вмятины на ло-
бовой броне, рваная дыра на боку, заметный номер 12. Люк 



 

13 

плотно задраен. Когда танк открыли, то увидели у рычагов 
останки человека – это и был Иван Сидорович Колосов, с ре-
вольвером при одном патроне и планшетом, в котором лежали 
карта, фотография любимой и несколько писем к ней... 

Эту историю на страницах газеты «Правда» рассказал 

Е. Максимов 23 февраля 1971 года. И.А. Колосов погиб в сра-
жении под Вязьмой. Да это сражение было проиграно Красной 
Армией и поэтому о нем старались не вспоминать бездарные 
командармы. Поэтому так мало было награжденных солдат 

и офицеров, таких как Колосов и его соратники в этот самый 
трагический период войны. Бои с гитлеровцами были жестоки-
ми. Враг за каждый километр советской земли платил сотнями 
трупов своих солдат и офицеров, десятками уничтоженных тан-
ков, пушек, пулеметов. Но таяли ряды и наших бойцов. В начале 
октября 1941 года на подступах к Вязьме замерли сразу восемь 
наших танков. Получил повреждение и танк Ивана Колосова. 
Погиб механик Павел Рудов, был контужен сам Колосов. Но 
врага остановили. 

С наступлением темноты удалось завести мотор, и танк 

с номером 12 скрылся в лесу. Собрали с подбитых танков сна-
ряды, приготовились к новому бою. Утром узнали, что фаши-
сты, обогнув этот участок фронта, все же продвинулись на во-
сток. 

12 октября танк с номером 12 вырвался из засады, неожи-
данно на полной скорости налетел на вражескую колонну и раз-
метал ее. В тот день было уничтожено около сотни гитлеровцев. 

Наступило 24 октября – день последнего боя. О нем рас-
сказал своей невесте Иван Колосов. У него была привычка регу-
лярно писать письма Варе Журавлевой, что жила в деревне Ива-
новке, недалеко от Смоленска.  

 

«25 октября 1941 г. 
Здравствуй, моя Варя!  
Нет, не встретимся мы с тобой. Вчера мы в полдень гро-

мили еще одну гитлеровскую колонну. Фашистский снаряд про-
бил боковую броню и разорвался внутри. Пока уводил я машину 



 

14 

в лес, Василий умер. Рана моя жестока. Похоронил я Василия 
Орлова в березовой роще. В ней было светло. Василий умер, не 
успев сказать мне ни единого слова, ничего не передал своей 
красивой Зое и беловолосой  Машеньке, похожей на одуванчик 
в пуху. Вот так из трех танкистов остался один. В сутемени въе-
хал я в лес. Ночь прошла в муках, потеряно много крови. Сейчас 
почему-то боль, прожигающая всю грудь, улеглась и на душе 
тихо. Очень обидно, что мы не все сделали. Но мы сделали все, 
что смогли. Наши товарищи погонят врага, который не должен 
ходить по нашим полям и лесам. Никогда я не прожил бы жизнь 
так, если бы не ты, Варя. Ты помогала мне всегда: на Халхин-

Голе и здесь. Наверное, все-таки, кто любит, тот добрее к лю-
дям. Спасибо тебе, родная! Человек стареет, а небо вечно моло-
дое, как твои глаза, в которые только смотреть да любоваться. 
Они никогда не постареют, не поблекнут. Пройдет время, люди 
залечат раны, люди построят новые города, вырастят новые са-
ды. Наступит другая жизнь, другие песни будут петь. Но нико-
гда не забывайте песню про нас, про трех танкистов. У тебя бу-
дут расти красивые дети, ты еще будешь любить. А я счастлив, 
что ухожу от вас с великой любовью к тебе. 

Твой Иван Колосов»… 

 

Два письма двух разных людей , но насколько похожи 
чувства и мысли этих двух людей ? Они оба готовы к смерти, 

оба считают героизм чем то обыденным, оба переживают 

за судьбу любимых и родины, а еще они оба верят, верят в свет-
лое будущее  и в то что их смерть не напрасна. 

Сравнив два письма, можно сказать, что психология сол-
дат в них  похожа и прослеживается очень четко, о чем и ска-
занно выше. Письма солдат представляют огромную ценность 
не только для изучения ученых, но и для обычного обывателя. 
Эти небольшие но имеющие огромную ценность документы еще 
много лет будут заставлять задуматься людей. Любой человек, 
прочитавший эти письма проникнется героизмом людей напи-
савших их, что в свою очередь поможет поддержать патриотизм 
населения и сохранить память о тех великих людях. 



 

15 

 

Библиография: 
 

1.интернет ресурс 

/http://www.poisk-

pobeda.ru/forum/index.php?PHPSESSID=t1th2dnmo6phijoqs9idiplk

56&topic=1744.0 

2. интернет ресурс 

/http://s05017.edu35.ru/index.php/creativotdel/61pismo.htm 

3.интернет ресурс /http://front.uz/ 



 

16 

Древнерусская святость, святые земли Смоленской. 
Меркурий Смоленский 

 

Кулаков В., 
студент 1 курса СФ МИИТ 

 

«…Каждое всенародное испытание вливало новые, неис-
черпаемые силы в русские сердца. После бури ещё приветливее 
светило солнце. 

Горя много, но горе проходяще, а радость нетленна…». 
Николай Рерих(4 февраля 1943 г.). 

Одним из героев земли Русской поправку можно считать 
Меркурия Смоленского. Это был полулегендарный герой пери-
ода борьбы против монголо-татар в XIII веке.  

В декабре 1237 года страшная напасть пала на Русь, пол-
чища Бату хана вторглись в Русские княжества. Первой на пути 
монголов была Рязань. От Рязани войско Батыя двинулось 

по льду к Коломне. От Коломны войско Батыя пошло вверх 

по Москве-реке, захватили и разгромили Москву. Путь на город 
Владимир был открыт. После падения Владимира монголы, раз-
делившись на несколько отрядов, двинулись к Ростову, Яросла-
вию, Гордцу, Переяславлю, Юрьеву, Дмитрову, Волоколамско-
му, Твери. Четырнадцать городов, не считая погостов, были взя-
ты один за другим в течении февраля. 

В марте войска монголов вторглись в пределы Смоленско-
го княжества. 

В конце марта 1238 года была взята и сожжена Вязьма 

и Дорогобуж. В начале апреля один из туменов остановился под 
Смоленском.  

На пути неприятеля встала смоленская дружина  во главе 
со своими воеводой Меркурием. После многочисленных попы-
ток монголо-татары так и не смогли пробить заслон смоленских 
воинов. Слишком узкой была дорога Долгомостья (деревня 
находится в Починковском районе), и в сражении могли участ-
вовать лишь несколько десятков человек, да и то только пешем 
строю. А монголы, как известно, были не особенно сильны 



 

17 

в этом виде боя. Вновь и вновь монголо-татары возобновляли 
сражение. Отчаявшись, их предводитель сам повел воинов в 
бой. В жестоком единоборстве Меркурий погиб, но и вражеский 
военачальник пал от его руки. 

Меркурий Смоленский – полулегендарный герой периода 
борьбы против монголо-татар. Существует несколько произве-
дений фольклорного и литературного плана, художественно от-
разивших подвиг воина-спасителя богоизбранного города Смо-
ленска. 

Жил в городе Смоленске один молодой человек по имени 
Меркурий. Был он благочестив, день и ночь поучаясь заповедям 
Господа, строго соблюдая пост и молитву. Был Меркурий чув-
ствителен, возвышен душою. Часто приходил молиться за лю-
дей к кресту господню в Петровскую церковь, в купеческом по-
саде за Днепром. 

В то время злосчастный царь Батый пленил русскую зем-
лю, проливая, как воду, безвинную кровь и мучая христиан. 
И пришёл этот царь с огромным войском к богоспасаемому го-
роду Смоленску, и стал в 30-ти верстах от города. Сжег он мно-
го святых церквей и убил многих христиан, и готовился взять 
вооружённый город. 

Люди в Смоленске были в великой скорби, и молили с ве-
ликим плачем и слезами всемогущего Бога, пречистую его Бо-
гоматерь и всех святых, чтобы они оградили город от всякого 
зла.  

В Печерском монастыре, что находился возле города 

за рекой Днепр, явилась пономарю церкви пречистая Богороди-
ца и сказала: «Божий человек, поскорее иди к тому кресту, где 
молится мой угодник Меркурий, и скажи ему: «Зовёт тебя Бо-
жья Матерь». Пойдя в Петровскую церковь, пономарь нашёл 
Меркурия, и сказал ему  пономарь: «Иди скорее, брат, зовёт те-
бя Божья Мать в Печерскую церковь». 

Когда богу мудрый  Меркурий вошёл в святую церковь, 
он увидел пречистую Богородицу, сидящую на золотом престо-
ле с Христом на руках, окружённую ангельским воинством. За-
трепетав, Меркурий упал у ног её и поклонился с великим уми-



 

18 

лением. Подняв его с земли, пречистая  Божья Мать сказала ему: 
«Чадо моё. Меркурий, избранник мой! Посылаю тебя, иди по-
скорее отомсти за кровь христианскую. Победи злочестивого 
царя и все его войско. После этого придет к тебе человек с пре-
красным  лицом, дай ему свое оружие, и отсечет тебе голову. 
Ты же возьми голову в руки и пойди в город, там примешь кон-
чину свою, и тело твое будет положено в моей церкви». 

И был Меркурий вооружен, взяв благословение от Божьей 
матери, поклонился он до земли и вышел из церкви. И нашел 
около церкви храброго коня, сел на него и выехал из города. 
И доехав до полков злочестивого царя, с помощью Бога и пре-
чистой богородицы начал бить меркурий врагов, собирая плен-
ных христиан и отпуская их в город.  

Повесть о Меркурии Смоленском принадлежит столько 
же письменной литературе, сколько и народной поэзии. Она из-
вестна во множестве редакций; приводится тот вариант, в кото-
ром очевидны местные географические реалии. 

Предположительно повесть возникла как объяснение того 
факта, что Смоленск уцелел от татаро-монгольского разорения. 
Победа над врагами осмыслена как следствие заступничества 
Богоматерии, сжалившейся над городом и оказавшей ему чудес-
ную помощь, повелев благочестному воину Меркурию поразить 

татар на пути к Смоленску. 
Святой Меркурий, о котором повествуется в этом произ-

ведении, – принимает смерть во исполнение речения Христа, 
призывавшего верующих жертвовать своею душою во имя 
ближних: «Нет больше той любви, как если кто положит душу 
свою за друзей своих» (Евангелие от Ин. гл. 15, ст. 13). Мерку-
рий принимает смерть, отводя угрозу гибели от жителей города 
Смоленска. 



 

19 

Поиск земного рая в повести Н.В. Гоголя 

«Старосветские помещики» 

 

Алиева Э.С., Овчинникова Е.В., 
обучающиеся 10 класса МБОУ СОШ № 35 г. Смоленска 

 

Николай Васильевич Гоголь – один из самобытнейших 
русских писателей, его слава вышла далеко за пределы русско-
язычного пространства. Его книги интересны на протяжении 
всей жизни, каждый раз удается найти в них новые грани, почти 
новое содержание. 

Большинство читателей представляет себе Гоголя как пи-
сателя-сатирика, обличителя общественных и человеческих по-
роков, блестящего юмориста. Такой взгляд на литературное 
наследие писателя слишком односторонен и необъективен. 

В последние годы появились новые исследования творче-
ства Николая Васильевича Гоголя, впервые была опубликована 
духовная проза Гоголя, что стало для многих полным открове-
нием, стоит только вспомнить его  «Размышления о Божествен-
ной Литургии». 

В основу исследования положена гипотеза: повесть 

Н.В. Гоголя отражает противоречивость, драматичность, двой-
ственность его творческой деятельности, если произведение 

1. С одной стороны, имеет черты идиллического, житий-
ного, мифологического характера; 

2. Другой стороны, содержит признаки критического реа-
лизма. 

Цель нашей работы – установить двойственность творче-
ства Н.В. Гоголя на примере повести «Старосветские помещи-
ки». 

Эта повесть самая светлая в творчестве писателя. Образы 
Афанасия Ивановича и Пульхерии Ивановны овеяны глубокой 

и нежной поэзией, красотой человечности. 
В описании ярко прослеживается религиозный подтекст, 

стоит только сравнить жизненную атмосферу старичков с опи-
санием Небесного Рая. Здесь мы и видим слияние Человека 



 

20 

и Бога, «сокровищ на земле» и «сокровищ на небе», как говорил 
сам писатель.  На основе этого мы составили таблицу, сравнивая 
Рай Небесный, т.е. христианское вероучение,  и Рай Земной, со-
зданный в повести Н.В. Гоголя «Старосветские помещики» по 
различным параметрам: ощущения, цветовые решения, взаимо-
отношение героев, проведение досуга и личные качества персо-
нажей. 

Эта информации позволяет сделать вывод о том, что 

1) покой усадьбы старосветских старичков есть символи-
ческое отражение покоя Горнего мира – в миру дольнем, земном. 
Но главное, что скрепляет все их бытие – есть любовь. 

2) старосветский мир есть земное отражение мира «на не-
бесах», пребывающая же в нем любовь есть отсвет любви, 
наполняющей мир святости. 

3) и действительно, более всего скрытая сила высокого, 
заключенная в героях гоголевской повести, выявлена в теме 

любви. Потому что ведь тема повести - это как бы гимн высокой 
подлинности человеческого чувства, что поэзия повести возни-
кает из той атмосферы любви, которая окружает этих новых Фи-
лемона и Бавкиду, конечно, не случайно сам Гоголь сближает 
своих героев с идеальными супругами мифологии. Сопоставив 
миф «Филемон и Бавкида» в изложении Овидия и повесть «Ста-
росветские помещики», мы увидели сходство этих произведений 
по многим аспектам: с точки зрения противопоставления 
«большого» мира «малому», семейного положения героев 

и время повествования. 
Таким образом, главное, что скрепляет все бытие старо-

светского мира - любовь. Эта любовь проявляется и в добром 
бескорыстии ко всякому пришедшему из мира внешнего, 
и, главное, в том светлом и чистом чувстве, которое и стало ос-
новным содержанием жизни двух стариков, так что они даже не 
замечают его; и оттого сам Гоголь целомудренно определяет его 
как «привычку». Эту привычку автор противопоставляет стра-
стям. 

Наряду с изображением земного рая в «Старосветских по-
мещиках» присутствуют основные черты идиллического мира, 



 

21 

которые мы выявили и вынесли на слайд. 
Мы выявили, что всю повесть пронизывает характерное 

сочетание человеческой жизни с жизнью природы, единство их 
ритма, что может нести в себе оттенок первоначальной нерас-
члененности природного и человеческого. 

Таким образом, идиллическая ограниченность таит в себе 
очевидное благо: она позволяет человеку сосредоточиться на 
самом необходимом, но, одновременно, самом существенном 
для него. 

В ходе исследования было доказано, что Гоголь высоко 
ставил ценностный мир прошлого и противопоставлял его ны-
нешним обстоятельствам и настоящему времени, когда «в лите-
ратуре, как и во всем, - охлаждение», когда «как очаровываться, 
так и разочаровываться устали и перестали». А идиллия, пока-
занная писателем, и должна напомнить современному человеку 
уже давно утраченное «младенчески - прекрасное».  

Мы установили, что Николай Васильевич стремился вы-
явить те, безусловно, ценные качества, какие сохранились в че-
ловеке и призваны помочь ему, преодолев всеобщий, видимый 
Гоголем исключительно нравственный кризис, восстановить ми-
ровую гармонию. Именно такого рая на земле и пытался достичь 
писатель в своей повести «Старосветские помещики». 



 

22 

Православие и молодежная субкультура 

 

Коптева К., 
студентка 1 курса РЖДТ 

 

В современном обществе постоянно идут споры относи-
тельно того, как относиться к молодежным субкультурам. Часто 
само это слово – «субкультура» – относят исключительно к мо-
лодежи. 

На самом деле, есть разные субкультуры. Есть субкульту-
ра любителей авторской песни, так называемых шестидесятни-
ков – людей, которым сегодня по семьдесят, а то и по восемьде-
сят лет. Есть субкультура читателей классической литературы. 
Есть субкультура людей, которые ходят в консерваторию или 

в оперу. 
Молодежная субкультура не представляет из себя прин-

ципиально ничего нового как явление. Да, молодые люди подчас 
громко заявляют о своей «субкультурности», потому для них 
это важный этап личностного становления. Многое в своей жиз-
ни они делают впервые. Впервые одеваются в определенного 
рода вычурную, эпатирующую, оригинальную одежду, впервые 
устраивают культурные или общественные мероприятия в том 
или ином новом формате, впервые поют те или иные пенсии, 
впервые создают или читают те или иные литературные произ-
ведения. 

Субкультуры возникали и исчезали на протяжении всей 
человеческой истории. И практически не было такого общества, 
в котором культура была бы единой, в котором она бы не разде-
лялась ни на какие частные проявления, ни на какие образы 
жизни, которые сегодня принято называть субкультурами. 

Впрочем, очевидно и то, что многие молодежные суб-
культуры специально придуманы, восприняты и культивируют-
ся для того, чтобы отличаться от людей старших поколений 

и отличаться от тех, кто, по мнению некоторых молодых людей, 
живет неправильно и чей образ жизни и чьи установки нужно 
оспорить и изменить. Часто именно для этого одевается та самая 



 

23 

вычурная одежда, поются необычные песни, раскрашиваются 
волосы в необычные цвета и так далее и так далее. 

Некоторые люди, в том числе и некоторые представители 
старшего поколения, считают, что ко всему этому нужно отно-
ситься с почтением, даже с пиететом и максимальным одобре-
нием. По крайней мере, не делать ничего, что раздражало бы 
представителей субкультур и заставляло бы думать, что пожи-
лые люди или люди старшего поколения не понимают в силу 
своей глупости и отсталости смысл существования тех или иных 
субкультур. Всегда ли такое заведомое одобрение необходимо? 

Для любого поколения, для любого общества характерны 
недовольство старших по отношению к младшим и разговоры 

о том, что молодые люди аморальны, не имеют глубины знаний 
и жизненного опыта, слишком странно одеваются, слишком 
странно себя ведут. Так говорили пожилые и старшие люди во 
все времена и во всех обществах. 

Но на самом деле вовсе не стоит, с моей точки зрения, 
взрослым людям и обществу в целом пытаться заискивать перед 
молодежными субкультурами. В свое время известный право-
славный богослов и общественный деятель протопресвитер 
Александр Шмеман, участвуя в мероприятиях западно-

христианских сообществ, подметил, что в этих сообществах су-
ществует (как и в западном обществе в целом) трусливый культ 
молодежи. Это заискивание перед молодежью, попытка пока-
зать ей, что люди старшего поколения готовы безоговорочно, 
без осуждения принять те культурные штампы, которые есть 
среди молодых людей. 

На одном из мероприятий Всемирного Совета Церквей 
генеральный секретарь этой организации, уже достаточно по-
жилой человек, которому исполнилось шестьдесят лет, танцевал 
на сцене молодежный танец, повторяя движения молодых лю-
дей. Он делал это неумело, и его поведение показывало, что он 
хочет быть своим тем молодым людям, которые этот танец тан-
цевали гораздо лучше него, потому что делали это, наверное, 
каждую неделю, если не каждый день. 

Это явление достаточно странное. Думаю, что сами моло-



 

24 

дые люди отнеслись к этому со снисхождением, а может быть, 
и с недоверием. Любая попытка понравиться через внешние 
формы вызывает недоверие, потому что люди могут сказать: 
может быть, нас обманывают, может быть, с нами не искренны, 
может быть, это желание понравиться скрывает определенные 
комплексы. Негоже пожилому человеку пытаться угнаться за 
любой модой, надевать на себя молодежную одежду только ра-
ди того, чтобы доказать не столько окружающим, сколько себе: 
я моден, я продвинут, я не отстаю от прогресса и модных явле-
ний в общественной жизни или в стиле жизни. 

Но на самом деле, когда возникают дискуссии, должна ли 
Церковь говорить на языке субкультур, главные ответ на эту 
дискуссию, по-моему, должен сводиться к следующему. Не так 
важно, как ты говоришь, важно, что ты говоришь. Если пропо-
ведник, преподаватель, миссионер, катехизатор говорит Божию 
правду, не стесняется открыто заявлять о таком христианстве, 
каким оно является на самом деле, то есть говорить о Еванге-
лии, о его вечной правде, обжигающей сердца людей и сжига-
ющий тлен греха – то он будет услышан, даже если его язык – 

язык самой скучной храмовой проповеди и самой банальной 
академической лекции. 

Не то, как мы говорим, а то, что мы говорим, должно быть 
главной заботой современного пастыря, современного миссио-
нера, современного христианина, общающегося с молодежью 

в той или иной среде, в том числе и в среде молодежных суб-
культур. 

Не секрет, что в этой сфере есть разные духовные, нрав-
ственные, культурные влияния. Очень сложно сказать «все суб-
культуры хороши» и «все субкультуры плохи». Я не думаю, что 
имеет смысл проводить между ними поспешные различия. Глу-
по говорить, что «эмо» – это всегда хорошо, «готы» – это всегда 
плохо, потому что первые одеваются в розовые одежды, 
а вторые бегают по кладбищам и используют символику, кото-
рую многие могут посчитать сатанистской символикой. 

В разных субкультурах есть разные влияния. Достаточно 
вспомнить субкультуру аниме, где бесспорно есть много хоро-

http://www.pravmir.ru/katexizator-ne-dolzhen-pytatsya-vystroit-vsex-pod-odin-shablon/


 

25 

шего, но есть и очень много плохого и опасного. В целом ряде 
субкультур есть попытка романтизации и оправдания самоубий-
ства и даже призывы к самоубийству. В иных субкультурах есть 
упоение унынием, отчаянием, чувством бесцельности и бес-
смысленности жизни, что также опасно для человека. Это если 

и не приводит подростка к самоубийству немедленно, то посте-
пенно разрушают его душевный мир, его волю, его жизнь. 

Есть субкультуры, в которых пропагандируется употреб-
ление наркотиков или, по крайней мере, оправдывается отноше-
ние к наркотикам – как к чему-то легкому, что никак не мешает 
жизни, а, наоборот, улучшает ее, дает человеку якобы настоя-
щую радость и якобы настоящее творческое вдохновение. Есть 
субкультура алкоголизма, есть субкультура гомосексуализма, 
есть субкультура разврата, и об этом нужно всегда помнить. 

Не так важно, может быть, какой внешний вид имеют по-
следователи той или иной субкультуры, если этот внешний вид 
явно не связан с антихристианской символикой, явно не связан 

с сатанизмом. Но в то же время нужно помнить и о том, что во 
многих субкультурах есть пропаганда греха и оправдание греха, 
романтизация греха. И об этом нужно смело говорить, не боять-
ся быть немодными или непродвинутыми, если через ту или 
иную субкультуру пропагандируется грех, если люди разруша-
ются духовно, а подчас и физически, благодаря контактам с не-
которыми культурными или контркультурными явлениями. Это 
повод для высказывания пастырской озабоченности, повод для 
предостережения. 

В то же время нам не нужно бегать от представителей 
субкультур. Проториерей Всеволод Чаплин вспоминает «Одна-
жды поздним вечером я шел по центру большого города вместе 
с правящим архиереем этого города. Мы были одеты в подряс-
ники, у него была панагия на груди, у меня – крест. И мы попа-
ли в место, где было много молодых людей, одетых как типич-
ные представители целого ряда субкультур. Некоторые из них 
были, скажем так, не вполне трезвы. Но оказалось, что значи-
тельная часть этих людей – это верующие люди. Некоторые по-
шли к архиерею за благословением, некоторые сказали, что они 



 

26 

участвуют в богослужениях, учились в воскресной школе. Это 
наши люди, это люди, которые крещены в огромном своем 
большинстве в Православной Церкви. Это люди, которые стре-
мятся к истине Божьей. И, может быть, неслучайно они выра-
жают свой протест против обывательского мирка, взыскивая 
высшей правды». 

К этим людям нужно обращать смелое, не заискивающее, 
не мимикрирующее под молодежную среду пастырское, мисси-
онерское евангельское слово. С этим людьми нужно говорить, 
не требуя от них, чтобы они поменяли свой внешний вид или 
научились произносить молитву «Отче наш» без молитвослова. 
Говорить нужно с каждым человеком. Да, есть ожесточенные 
сердца, которые закрывают сами себя от Божией Истины. Но 
таких в нашем обществе меньшинство, особенно среди людей 
молодых. 

Один архиерей недавно очень хорошо сказал, что прохо-
дит время прихода, начинается время выхода духовенства и ми-
рян из храмов навстречу людям. К этому призывал и покойный 
Святейший Патриарх Алексий. И об этом постоянно говорит 
Святейший Патриарх Кирилл. Идти к разным людям со всеми 
их особенностями и сложностями, отвечать на поиск истины, на 
поиск Бога, который движет многими из них. Это наш долг. Не 
только пастырей, но и православных христиан, призванных 

к проповеди Слова Божьего, свидетельству о Христе словом и 
делом перед всеми людьми, которых мы встречаем на нашем 
жизненном пути. 



 

27 

Православные храмы Починковского района 

Смоленской области и их значение 

для возрождения духовности 

 

Басаревская Ю.В., студентка 

СФ СКТ им. проф. Бонч-Бруевича 

 

Современный человек остро ощущает бездуховность сво-
ей эпохи, утрату исходных положительных установок морали, 
смысла жизни, основ веры. 

Всероссийский центр изучения общественного мнения 
(ВЦИОМ) опубликовал результаты исследования, посвященные 
изучению проблемы духовности Российской молодежи. Были 
опрошены более 400 человек. Из них 70% относились к катего-
рии «молодежь», около 20% респондентов были люди старше 
сорока лет и 10% школьного возраста. 

Половина респондентов считает, что духовность у россий-
ской молодежи на среднем уровне, чуть меньше опрошенных 
(41%) настроены пессимистично. Были и такие, которые оцени-
ли духовность своего поколения очень высоко (7%), и такие, 
которым безразлично состояние молодежи своей страны (3%). 

Такое же исследование я провела в своем колледже, и оно 
показало, что уровень духовности студентов выглядит следую-
щим образом: верующих 50%, колеблющихся 40%, не верую-
щих 10%. 

Обобщая полученные результаты, отметим, что в целом 
наблюдается тенденция увеличения интереса молодежи к рели-
гии. Очень актуальным считаю выражение: «Если вы хотите 
узнать о будущем какого-либо общества, то посмотрите на мо-
лодежь». Ведь молодежь является наиболее динамичной частью 
общества. 

Я отношусь к молодежи современного поколения, но 

в моей жизни не последнюю роль играет вера, именно в храмах 
и церквях наступает святое успокоение. Почему же мы обраща-
емся к церкви только тогда, когда нам плохо, а когда нам хоро-
шо, то напрочь забываем о ней? Наверное, просто в горе мы по-



 

28 

нимаем всю значимость веры, осознаём всю свою незначитель-
ность в этой суровой жизни. Поэтому целью своего исследова-
ния я выбрала эту тему. 

Моей Родиной является деревня Пересна Починковского 
района, это то место, где я родилась, где выросла, где принима-
ла крещение и эта земля для меня стала святой. И, как любой 
россиянин, я должна знать историю православных памятников 
своего Отечества. На территории Починка и Починковского 
района их насчитывается 11. Каждый храм – это уникальное ар-
хитектурное творение, которое имеет свою необыкновенную 
историю создания, свою красоту, неповторимость. 

Ежегодно 22 сентября  на Смоленщине проходит одно из 
самых зрелищных мероприятий – праздник в честь Меркурия 
Смоленского в д. Долгомостье, в честь чего и был возведен 
храм, чей образ связан с борьбой  против татаро-монгольского 
ига. Среди россиян этот праздник, к сожалению, мало известен. 
Выбор даты не случаен, он приурочивается ко дню Освобожде-
ния Смоленщины (25 сентября) и Куликовской битве (21 сен-
тября). Празднование начинается в полдень с крестного хода. 
А затем проходят народные гуляния. В русском народе живет 
убеждение, что истинный человек и сын Отечества есть одно 

и то же. 
Наше Отечество пережило много нелегких и суровых ис-

пытаний. В 1918 году начался «красный террор», и одними из 
первых под него попали священнослужители. Виток репрессий 
продолжился в 1922 году, затем в 1929 – начале 1930 годов и 
достиг своего апогея в 1937–38 годах, которые сегодня называ-
ют годами «большого террора», когда люди уничтожались про-
сто «по лимиту». Архиепископ Смоленский и Дорогобужский 
Серафим, последний довоенный правящий архиерей Смолен-
ской епархии принял мученический венец в Катыни. Он был 
расстрелян 8 декабря 1937 года. Церковью этот день установлен 
как день его духовного почитания. В тот день вместе с архиепи-
скопом Серафимом было расстреляно 77 человек, среди кото-
рых восемь – священнослужители. Также репрессии коснулись 
и священнослужителей Починковского района. 



 

29 

В д. Докудово  есть храм в честь Воздвижения Честного 
Креста Господня, построенный в 1865 г.на средства прихожан 

и церкви. В 30-е годы ХХ века священником этого храма был 
Иван Дмитриевич Марков, он дважды арестовывался в 1931 г. 
и 1935 г. по обвинению в агитации против советской власти, 
вины своей не признал. В местах лишения свободы продолжал 
выполнять свой долг пастыря среди заключенных. В 1937 г. 
в обмен на свободу ему было предложено отказаться от своих 
религиозных убеждений. Он не принял предложение. 
05 11.1937 г. расстрелян в Ахпунском отделении СИБЛАГА. 

В Починке 12 июля 1999 г. был  открыт и освящен митро-
политом Кириллом храм «Благовещения Пресвятой Богороди-
цы». Благовещенский храм – один из самых больших вновь по-
строенных каменных храмов в Смоленской области. Церковь 
строилась трудами и хлопотами настоятеля Благовещенского 
прихода священника Николая Бондара, за что он был награж-
ден саном протоиерея и палицей. 

В деревне Лосня Починковского района создается един-
ственный в России храм в честь мученика Вонифатия, жившего 
в III веке в Риме, который имел особый дар избавлять людей от 
пристрастия к алкоголю. Сюда за помощью будут обращаться 
страдающие от алкоголизма из разных уголков страны. Пьян-
ство губительно тем, что истощает не только тело человека, но и 
разум, и душу его. А когда у человека болит душа, одними ле-
карствами и травами не поможешь. Для избавления от пьянства, 
прежде всего необходимо искреннее желание самого человека и 
его стремление к спасению; все остальные факторы как бы при-
лагаются к этому. 

Сегодня каждый священник, несущий службу не только 

в столичных городах, но и в глухой деревне, сталкивается с по-
чти неизвестным ранее в России духовным явлением – наркома-
нией. Десятки молодых людей, а еще чаще обезумевшие от горя 
их матери и отцы, приходят в храм за последней надеждой, ко-
торую дает только Бог, когда все человеческие средства уже ис-
черпаны. 

В поселке Стодолище Починковского района появился 



 

30 

храм в честь святого преподобного Сергия Радонежского. По-
строен храм в 1998 г. Были сказаны такие слова Пантелеймо-
ном, епископом Смоленским и Вяземским: «Храм становится 
подобным небу. И здесь совершаются великие тайны. Здесь че-
ловек, входящий в него, уподобляется не животным, а уподоб-
ляется ангелам. И сам человек, входящий в храм, уподобляется 
Богу». 

Храмы вносят большой вклад в развитие духовности мо-
лодежи. Мы все понимаем, что в современном мире молодежь  
сталкивается с многочисленными трудностями. Церковь помо-
гает молодому поколению обрести истинные ценности, ориен-
тиры, жизненную опору, получить подлинные условия для рас-
крытия своего внутреннего потенциала. Милосердие молодежи 
может проявляется в помощи инвалидам, больным, детским 
приютам. Мы должны начинать с себя, и это не красивые слова 
– это реальность нашей жизни. Нужно делать все то, что 

в наших силах: трудиться, помогать другим, оказывать внима-
ние нуждающимся, иногда без всякого материального возна-
граждения. И не унывать! Мы осознаем, что семья, Родина – это 
не просто слова – это часть нашей жизни. Мы готовы вернуться 
после окончания учебы на свою малую Родину и именно там, 
своим трудом укреплять силу своей страны. Главное, чтобы мо-
лодежь не чувствовала себя брошенной и одинокой, не чувство-
вала, что она никому не нужна. 



 

31 

Не стоит земля без праведника. Ярцевский батюшка –  

отец Вадим (Малиновский) 
 

Дейнега Ю.А., Зорченкова Л.В., 
студентки ССК 

 

Мы родились и живём в небольшом смоленском городе – 

Ярцево. С каждым поколение уходит в прошлое – в историю, на 
страницы учебников и романов – целый мир: живые люди, ре-
альные события, идеи и идеалы. Когда мы стали взрослеть, то 
стали интересоваться нашими выдающимися земляками, во-
шедшими в историю.  

Одним из таких замечательных людей, изменивших 
жизнь, поступки, идеалы многих ярцевчан, был наш современ-
ник – священник, монах, архимандрит отец Вадим (Малинов-
ский). Главным делом его жизни стала деятельная любовь к Бо-
гу и  человеку.  

Отец Вадим говорил: «Любовь к ближнему и забота 

о пользе и счастье других людей созидает наше земное счастье».  
Уже 12 лет прошло с тех пор, как отец Вадим (Малинов-

ский) отошёл в жизнь вечную.  
Священник – это самая трудная профессия в мире. Чтобы 

спасти человека, нужно отдать ему всю свою жизнь. Батюшку 
часто называют предстоятелем. Это значит, что он от имени 
народа приносит жертву благодарения Христу, то есть предсто-
ит при совершении Евхаристии (что в переводе с греческого 

и означает «благодарение»). 
Промысел Божий посылает нам тех людей, которые необ-

ходимы для нашего спасения. 
Батюшку часто называют духовным лекарем. По слову 

Иоанна Златоуста, он молитвой исцеляет душу от страстей, 
а знанием и образованностью ограждает разум от ересей. То 
родство, которое возникает между батюшкой и его духовными 
чадами, намного глубже, чем даже кровное. «Почитайте своих 
духовных отцов даже больше, чем плотских, – говорит Иоанн 
Лествичник. – Если одни вас рождают по плоти в смерть, то 



 

32 

другие – по духу в жизнь вечную». «Иди сюда, моё чадо, я отве-
ду тебя к Богу». Так пишет прп. Симеон Новый Богослов своему 
духовному сыну. 

Цель нашей работы: определить значение пастырской дея-
тельности священника Вадима Малиновского в духовной куль-
туре жителей города Ярцево. 

Задачи работы: 
1) изучить материалы из жизни и деятельности о. Вадима 

(Малиновского). 
2) познакомиться с архивными фотографиями 

3) собрать материалы о личных впечатлениях людей, 
встречавшихся с о. Вадимом (Малиновским). 

Итогом нашей работы должен стать выпуск приходской 
газеты «Ярцевский батюшка – отец Вадим (Малиновский)». 

Детство и юность отца Вадима были трудными. В 11 лет 
Николай, так звали его до принятия монашества, остался без 
матери и его духовным отцом и руководителем стал известный 

в то время на Украине старец архимандрит Парфений (Невмер-
жицкий). Архимандрит Парфений с 1937 по 1947 гг. находился 

в лагерном заключении. В тех ужасных условиях о. Парфений 
закалил свою веру в Бога, выстоял духом и смог передать эту 
стойкость веры и духа своему духовному сыну. А Николаю в те 
годы так необходимо было иметь эти стойкость духа и крепкую 
веру, потому что система образования во всех своих проявлени-
ях давила на на индивидуальность и свободу человека, тем бо-
лее верующего. 

С ранней юности Николай тянулся к Богу, любил храм 

и богослужение. Его верующая душа формировалась в обста-
новке православного богослужения, что потом сказалось на же-
лании стать священнослужителем. После службы в армии Ни-
колай Малиновский в 1981 году поступает в Ленинградскую 
Духовную Семинарию, которую окончил в 1985 году. Николай 
приезжает на Смоленщину, где правящим архиереем становится 
бывший ректор Ленинградских Духовных школ Владыка Ки-
рилл. В 1986 году Николай Малиновский рукоположен в сан 
диакона, а затем во пресвитера и назначен в Никольский храм 



 

33 

деревни Никола – Яровня Кардымовского района. Уже тогда 
отец Николай снискал себе уважение и любовь среди верующих 
из многих уголков Смоленщина. 

Авторитет О.Николая как доброго пастыря рос и укреп-
лялся. В 1987 году архиепископом Кириллом отец Николай 
назначен настоятелем в храм Петра и Павла г. Ярцево. Нелёгкое 
выпало бремя на плечи о.Николая. Нужно было восстанавливать 
порушенный и оскверненный храм, воссоздавать общину, зажи-
гать лампадку веры в человеческих душах, учить людей любви 
Христовой. 

В 1993 году священник Николай Малиновский митропо-
литом Смоленским и Калининградским Кириллом пострижен 

в монашество с наречением имени Вадим (в честь преподобно-
мученика Вадима, архимандрита; память 22 апреля), а уже в сле-

дующем году иеромонах Вадим за усердное служение Церкви 
Христовой возведен в сан игумена и назначен благочинным Яр-
цевского округа. 

12 июля 2000 года игумен Вадим за ревностные труды, 
понесенные на благо Матери-Церкви, возведён был в сан архи-
мандрита. 

Последние три года архимандрит Вадим мужественно 

и стойко переносил тяжелую болезнь и неустанно продолжал 
совершать богослужения и руководить приходской жизнью. 
Отец Вадим был мудрым и трудолюбивым пастырем. Кончина 
отца Вадима была тихой и мирной. 

Отпевание архимандрита Вадима совершил его друг и од-
ноклассник по ЛДС архимандрит Назарий (Лавриненко), 
наместник Александро-Невской Лавры с духовенством епархии 
и многочисленными жителями смоленщины, которые пришли 
почтить память отца Вадима своей молитвой. Разрешительную 
молитву прочитал протоиерей Василий Мовчанюк, друг и со-
служитель отца Вадима на протяжении последних шести лет. 

Погребён архимандрит Вадим у храма Петра и Павла 

г. Ярцево, где нёс своё нелегкое пастырское служение. 
Десять веков назад киевский князь Владимир крестил 

Русь. За эту тысячу с лишком лет на обширных пространствах 



 

34 

Руси случилось всё, что только может случиться в истории, – 

становление и падение государств и империй, войны и наше-
ствия, голод и эпидемии. Словно волны, накатывались они на 
Русь и, словно волны, не оставляли по себе следа. 

Вера святого князя Владимира и её оплот – Православная 
Церковь – тысячу лет шли к нам, и уже тысячу лет они с нами. 
Вера и Церковь пережили времена возвышений и падений, рас-
кол, гонения, террор и эпоху официального атеизма. Гонители 
ещё не позабыты, а над нашей землёй снова возносится Крест. 

Принимая веру, мы выбираем своё будущее. Но к буду-
щему ведёт не только выбор цели, а и выбор пути. Ведь разные 
пути ведут к разным целям. Вера помогает нам сделать выбор 
цели и выбор пути. 

Следуя выбору своей души, ты начинаешь путь к своему 
истинному дому, к своему настоящему «я», к тому будущему, 
которое приготовил для тебя Господь. К осознанию того, кто ты 
и каков ты на самом деле… 

«Живя ради других, – писал святитель Николай Сербский, 
- мы не отказываемся от своей собственной жизни, а, наоборот, 
расширяем её границы.  

Эти путём шёл Господь, чтобы спасти человечество. 
И этим же путём прошёл Ярцевский батюшка – отец Вадим 
(Малиновский). В жизни человека столько радости, сколько он 
проявил любви и заботы о других. Деятельная любовь к Богу 

и ближнему – это единственный путь к достижению счастья!  
Архимандрит отец Вадим Малиновский восстанавливал 

для нас не только храмы, но и веру в душах людей. Он привязы-
вал своих духовных чад к Церкви, а не к себе. Поэтому его 
смерть для нас не утрата, а приобретение. Мы обращаемся 

к нему с молитвой и верим, что он слышит каждого из нас. 
В храме Петра и Павла всегда как-то по-особенному спо-

койно, ощущаешь мир в душе. Бывший настоятель – отец Вадим 
не перестает молится о всех нас. И сегодня он как-будто «обра-
щается» к каждому из нас: «Иди в храм, там тебе помогут. 
Будь уверен, двери храма распахнуты именно для тебя»! 



 

35 

Приобщение ребенка к духовной культуре России в 

творчестве И.С.Шмелева 

 

Понасенкова Маргарита, Троянова Кристина, 
обучающиеся 10 класса МБОУ СОШ № 35 г. Смоленска 

 

«Мартовская капель» – это целый мир вещей-предметов 

и красочных сравнений богатого внутреннего мира мальчика. 
Композиция рассказа проста ,состоит из 2-х частей, но ав-

тору очень важно показать, как расширяется пространство от 
детской комнаты до многолюдного двора. 

Главный герой рассказа – мальчик Ваня, действие проис-
ходят во время Великого Поста перед Пасхой. Ваня искренне 
верит в Бога, поэтому для него православные праздники – это 
всегда тайна, святость. Впечатления семилетнего ребенка самые 
яркие и образные. Мальчик живет в доме, где царит атмосфера 
спокойствия, доброжелательности, любви и христианской веры. 

Для того, чтобы передать всю атмосферу происходящего 

и отношение ребенка к различным предметам, автор использует 
особенный стиль, позволяющий читателю понять героя и про-
никнуться предпраздничной атмосферой.  

Проанализировав это произведение, мы выявили следую-
щие особенности: 

- автор создал эмоциональный тон 

Радостное, приподнятое настроение он передает нам с по-
мощью слов-определений  

Радостное – имеется в виду главный христианский 
праздник. Радость, чудесно, веселый- наиболее часто встреча-
ющиеся слова, определения. 

- одна из особенностей рассказа-цветовые обозначения, 

которые у писателя становятся оценочными: с их помощью ав-
тор передаёт отношение героя-повествователя к окружающему 
миру, к другим людям  

(широкая, золотая полоса, зелено-голубой лед) 

- кроме того, в рассказе все время упоминаются религи-
озные слова, предметы христианских обрядов, такие как анге-



 

36 

лы, Пасха, пасхальные яички. Но церковная лексика настолько 
гармонично соединена с бытовой, что все обыденное приобрета-
ет высший, духовный смысл (быт с «Лето Господне» одухотво-
рен) 

Таким образом мы видим, что мир маленького мальчика 
наполнен светлыми чувствами, он воспринимает все происхо-
дящее, как некую сказку, в которой его обыденным мир связан с 
миром духовным. Его приобщение к духовным ценностям про-
исходит опосредованно через различные предметы повседневно-
го быта. 

Завершая целостный анализ рассказа «Мартовская ка-
пель», нетрудно прийти к выводу, что все художественное про-
изведение пронизано идеалами любви, добра, жизнерадостности 
и всеединства.  

Любовь, добро и милосердие – это те три кита, на кото-
рых должна быть устроена человеческая жизнь, это вечное, бес-
смертное начало, которое придаёт бренной мирской жизни осо-
бый смысл, делает человека Человеком. Любовь, добро и мило-
сердие — это те три кита, на которых должна быть устроена че-
ловеческая жизнь, это вечное, бессмертное начало, которое при-
даёт бренной мирской жизни особый смысл, делает человека 
Человеком. 

И в заключение хотелось бы привести в пример слова из-
вестного французского писателя Антуана де Сент-

Экзюпери,который однажды сказал, что «нельзя больше жить 
холодильниками, политикой, балансами и кроссвордами. Больше 
нельзя! Перед нами стоит теперь одна проблема: снова открыть, 
что есть жизнь духа, более высокая, чем разума, единственно 
способная удовлетворить человека». 

Так вот именно творчество Ивана Сергеевича Шмелева 
помогает молодым людям, вступающим во взрослую жизнь, 
ощутить чувство духовной близости со своими предками. 

Оно проникнуто поразительной любовью к родному краю: толь-
ко в служении родной земле, в поддержании её традиций, обря-
дов, верований, в трогательном поклонении её святыням и внут-
ренней памяти о своих предках видит писатель смысл жизни 



 

37 

русского человека. 
Главный вопрос, который разрешает И.С. Шмелев в ро-

мане «Лето Господне», – как формируется нравственное 
начало в человеке. Человеческая душа с детства должна со-
прикасаться со святынями, с духовными традициями, идущими 
из старины. Ребенок постигает мир взрослых, он окружен вы-
росшими, прошедшими путь духовного возмужания людьми. 
Постижение мира происходит опосредованно – через предметы, 
окружающее пространство, цветовое и звуковое восприятие, 
символы, эмоции, которыми переполнена душа ребенка при со-
прикосновении с христианскими праздниками. 



 

38 

Приобщение ребенка к духовной культуре России 

в творчестве И.С.Шмелева 

 

Понасенкова Маргарита, Троянова Кристина, 
обучающиеся 10 класса МБОУ СОШ № 35 г. Смоленска 

 

В 2013 году исполняется 140 лет со дня рождения Ивана 
Сергеевича Шмелева. Удивительно, что писателя, которого 
современники восторженно называли «самым русским из всех 
русских писателей», мало знают в России. 

Сегодня русский читатель открывает для себя всего 

И.С. Шмелева, во всем многообразии его творчества. Его книги 
наполнены удивительным, духовным светом, они приобщают 
читателя к высокой духовной культуре, которой так не хватает 

в нашем веке. 
Основа многих его произведений - впечатления детства и 

отражение мира детской души. Его книги не только для детей, 
но и для нас, расстающихся с детством, и для взрослых, ищущих 
в детстве все самое лучшее и светлое. 

Исследовав два рассказа И.С. Шмелева «Рождество» 

и «Мартовская капель» (из цикла «Лето Господне») мы рискнули 
предположить, что, если приобщение ребенка к духовным 
основам национальной культуры происходит опосредованно, то 
взрослый человек формируется как православная личность. 
Весь его опыт духовной жизни – из детства. 

Предмет исследования – приобщение ребенка к духовным 
ценностям русской культуры в рассказах И.С. Шмелева 
«Рождество» и «Мартовская капель». 

В основе исследования лежит гипотеза, что Шмелев видит 
возможность формирования у ребенка вечных духовных 
ценностей через приобщение к атмосфере православных 
праздников. 

Из этого вытекает цель нашей работы: проследить 
опосредованное прикосновение детской души к православным 
традициям через атмосферу православных праздников 

в рассказах И.С. Шмелева. 



 

39 

Одна из глав произведения «Лето Господне» – 

«Рождество». В этой главе Иван Сергеевич Шмелев описывает 
самый светлый праздник в году – Рождество. День этот – един-
ственный, неповторимый, и вместе с тем традиционно повторя-
ющийся из года в год. 

По жанру – это святочный рассказ, так как все повество-
вание пронизано христианским мировоззрением, действие рас-
сказа происходит в рождественскую ночь и в день праздника 
Рождества Христова, когда начинается святочный обряд колядо-
вания. 

Мы рассмотрели рассказ с трех основных позиций: про-
странство и время, значение понятия Россия, пространство 

и мир.  
Итак, пространство и время. Рассказ ведется  «из сер-

дечной глубины верующего ребенка» Шмелев рисует в рассказе 
постижение детской душой духа православной веры. 

Рассказ можно разделить на пять частей. Первая часть – 

небольшое вступление, обращение повествователя к мальчику, 
который не знает, что такое рождество в России, снежной, мо-
розной. 

Во второй части автор описывает быт и трудовую жизнь 
простого народа накануне Рождества. Шмелев рассказывает нам 
о приметах Рождества – это снега, морозы, рождественская тор-
говля снедью и елками. Все эти предметы знакомы каждому 

из нас, как и мальчику Вани, с самого детства. Из глав романа 
мы знаем, что это 1880 год. 

В третьей части, идя из церкви, Ваня видит звезду, которая 
соединяет в его воображении давнее евангельское время 

и то, что его окружает, чем он живет. С появлением той самой 
звезды все становится иначе: снег становится святым, все вокруг 
олицетворяет добро, даже волки, и те – добрые; наступает дол-
гожданный праздник. Такое волшебное представление было 

у юного героя Шмелева. Мальчик даже думает словами молит-
вы. Герой воспринимает евангельские события, смешивая их 

со сказкой.  
Праздник Рождества Иисуса Христа является эмоцио-



 

40 

нально-смысловым центром повествования. Символом этого 
события становится образ Рождественской звезды, а смысловым 
воплощением – молитва 

Четвертая часть рассказа – колядование, представление 
Золы и ребят, сцена казни царя Ирода. В этой части Шмелев 
изображает самое светлое – детское восприятие мира. Он убеж-
ден, что приобщение человека к культуре и религии своего 
народа происходит главным образом в детстве с помощью рели-
гиозных праздников, непринужденных обрядов и традиций. 

Россия конца XIX века для автора – это прежде всего Рос-
сия помнящая, любящая, стремящаяся к Богу. Более глубоко мы 
понимаем автора, когда обращаем внимание на его общие оцен-
ки России и на использование слова тепло. 

В рассказе одним из главных понятий является слово 
«Россия», оно употребляется 5 раз. Счастье, что была и есть 
такая Россия – верующая, трудовая, добрая, а если и злая, то 

в Рождество – все-таки добрая, поэтому основное настроение, 
присущее и автору и герою, наиболее часто выражается словом 
радость. 

Далее мы исследовали пространство – мир. Автор 
начинает повествование с описания зимы в России. Потом сужа-
ет пространство – описывается двор, подготовка к празднику в 
доме Вани. Следом описывается личное пространство мальчика 
– детская комната. Кроватка Вани сопоставляется с колыбелью 
Иисуса Христа. 

Таким образом, эти наблюдения позволяют нам сделать 
вывод об авторском видении жизни и мира в пространстве 

и времени вечном и бытовом. Все это автор соединяет в единое 
художественное целое: Бог – Россия – человек. 



 

41 

Проблемы репродуктивного здоровья 

 

Кудрявцева Е.С., 
студентка 1 курса СПЭК 

 

Репродуктивное здоровье человека 

 

Репродуктивное здоровье человека является, в первую 
очередь, его личной ответственностью. Под понятием репродук-
тивного здоровья понимается физическое, социальное и психо-
логическое благополучие мужчин и женщин, которое позволяет 
осуществлять им ведение безопасной половой жизни и свободно 
принимать решение в отношении рождения и/или воспитания 
потомства при отсутствии заболеваний репродуктивной системы 
на протяжении всей жизни. Удовлетворительное состояние ре-
продуктивного здоровья напрямую зависит от ряда различных 
факторов, среди которых можно встретить такие как: половая 
грамотность, профилактика и предупреждение болезней, кото-
рые передаются половым путем, своевременное предупрежде-
ние беременности и беспрепятственный доступ к приобретению 
средств контрацепции и др. 

Понятие репродуктивное здоровье включает в себя мно-
жество условий. Кроме вышеуказанных трактовок, оно также 
полагает еще и право доступа мужчины и женщины к соответ-
ствующим услугам современной медицины, которые позволяют 
им иметь здоровое потомство. Под этим подразумевается свое-
временная медицинская помощь и медицинский контроль в ходе 
беременности женщины, во время родов, а также устранение 
неблагоприятных факторов, осложняющих зачатие, протекание 
беременности, роды. К этому понятию следует отнести также 

и сексуальное здоровье – то состояние, которое позволяет чело-
веку получать удовлетворение от сексуальной жизни в ходе реа-
лизации полового влечения. 

Какие факторы способны ухудшить репродуктивное здо-
ровье человека? Среди множества этих факторов можно выде-
лить ряд основных, к примеру, таких, как: экология, половая 



 

42 

безграмотность, ведущая к ранним прерываниям беременности, 
распущенность в интимных связях, венерические заболевания и 
т.д. К сожалению, в большинстве случаев человек редко осозна-
ет свою ответственность перед своим же здоровьем, не придавая 
сексуальным контактам особого значения и не обращая на тре-
вожные сигналы организма никакого внимания. 

Несомненно, что от того насколько высок уровень репро-
дуктивного здоровья населения будет зависеть и демографиче-
ская картина, складывающаяся в стране в целом. Поэтому 

в настоящее время в России уделяется все больше внимания 
охране репродуктивного здоровья человека, которое подразуме-
вает реализацию ряда программ, проводимых государством, 
направленных на решение проблем и вопросов, так или иначе 
касающихся данной сферы. 

В большинстве случаев это касается работы с подрастаю-
щим поколением: проведение открытых уроков в школах, лек-
ций, семинаров, посвященных вопросам полового просвещения, 
важности ведения здорового образа жизни молодежью. В ходе 
таких мероприятий специалистами разъясняются тонкости и де-
тали, относящиеся к сфере репродуктивного здоровья. Проведе-
ние данных мероприятий, как показывает практика, позволяет 
расширить запас знаний современной молодежи о репродуктив-
ном здоровье, важности его сохранения. Сюда относятся вопро-
сы, затрагивающие такие сферы, как: грамотное ведение поло-
вой жизни, необходимость применения средств контрацепции, 
опасность, которую представляют для репродуктивного здоро-
вья пробелы в знаниях ведения интимной жизни, а также забо-
левания, передающиеся половым путем и др. 



 

43 

Нравственность и проблемы 

репродуктивного здоровья молодежи 

 

Судакова К., 
студентка 2 курса СФ МИИТ 

 

Для продолжения жизни на Земле природа обеспечила 
всем живым существам способность к воспроизведению – ре-
продукции. Но часто человек сталкивается с серьезными про-
блемами, многие из которых связаны с незнанием элементарных 
фактов своего репродуктивного здоровья и возможности его со-
хранения.  

По определению Всемирной организации здравоохране-
ния, репродуктивное здоровье – это важнейшая составляющая 
общего здоровья человека, каждой семьи и общества в целом. 
Оно подразумевает состояние полного физического, психиче-
ского и социального благополучия, характеризующее способ-
ность людей к зачатию и рождению детей. 

В современном цивилизованном обществе человеку 
должно обеспечиваться право на жизнь и охрану своего здоро-
вья, в том числе и репродуктивного. Для предотвращения демо-
графического кризиса, характеризующегося снижением рожда-
емости, высокой заболеваемостью, смертностью, необходимо: 

 обеспечение гражданам возможности получения досто-
верной информации о своем здоровье, методах его сохранения, 
грамотных консультаций по вопросам планирования семьи; 

 возможность своевременной вакцинации для профилак-
тики инфекционных заболеваний, пропаганда здорового образа 
жизни, планирования беременности; 

 антипропаганда абортов, вредных привычек. 
Для обеспечения репродуктивного здоровья важно также 

социальное благополучие населения.  
Причины неблагополучия 

 Основными проблемами репродуктивного периода жиз-
ни человека (20–34 года) в сфере репродуктивного здоровья яв-
ляются аборты;  



 

44 

 заболевания, передаваемые половым путем;  
 вредные привычки; 
  хронические заболевании и т.д. 
Аборты. Проблема абортов остается весьма актуальной. 

Аборт является серьезным ударом по репродуктивному здоро-
вью женщины: гормональный стресс, переживаемый организ-
мом после прерывания развивающейся беременности, приводит 
к различным нарушениям физического и психологического бла-
гополучия. Ни для кого не секрет, что аборт может привести 

в будущем к бесплодию. Развитие тяжелых осложнений в тече-
ние следующих беременностей и в родах – печальная плата за 
сделанный когда-то аборт. 

Инфекции, передающиеся половым путем. Другой зна-
чимой проблемой являются инфекции, передающиеся половым 
путем. В настоящее время их насчитывается около 30, и боль-
шинство из них отрицательно влияет на репродуктивную функ-
цию. Некоторые инфекции, особенно при заражении во время 
беременности, способствуют развитию тяжелых пороков 

и уродства плода. Такие заболевания, как СПИД, гепатиты В, С, 
также могут передаваться половым путем. Они угрожают не 
только репродуктивному здоровью человека, но и его жизни.  

Вредные привычки: курение, алкоголь, наркотики. 

Курение, алкоголь, наркотики способствуют возникновению 
стойкой и трудноизлечимой зависимости. Правдивые преду-
преждения Минздрава совершенно безразличны большинству 
курящих, употребляющих алкоголь и наркотики. Нанося суще-
ственный урон общему состоянию здоровья человека, курение, 
алкоголь и наркотики наносят сокрушительный удар и по ре-
продуктивной функции.  

Хронические заболевания. К сожалению, здоровье со-
временного человека подвергается серьезным испытаниям на 
прочность: неблагоприятная экологическая обстановка, малопо-
движный образ жизни, широкое распространение вредных при-
вычек, хронические стрессы, депрессии часто приводят к разви-
тию различных хронических заболеваний.  

Бесплодие: лечение или профилактика? 



 

45 

 Неудовлетворительное состояние общего здоровья часто 
служит причиной бесплодия. В настоящее время в мире около 
30% супружеских пар страдает бесплодием. Причем «вина» 
обоих полов равна – 50% мужского и 50% женского бесплодия.  

Применение дорогостоящих методов восстановления ре-
продуктивной функции, возможно, понадобилось бы в гораздо 
меньшем числе случаев при более бережном отношении людей 
к своему репродуктивному здоровью.  

Безусловно, знание факторов, влияющих на репродуктив-
ное здоровье, является первым шагом на пути его сохранения.  

Планирование и тщательная подготовка будущих родите-
лей к беременности, ведение здорового образа жизни, отказ от 
вредных привычек способствуют благоприятному течению бе-
ременности и родов, рождению здорового ребенка. Забота о сво-
ем здоровье, в том числе его составляющей - репродуктивном 
здоровье, должна стать нормой и культурой поведения каждого 
человека и всего общества.  

Семья и рождение детей – это сфера в первую очередь ду-
ховно-нравственная. Со школьной скамьи необходимо форми-
ровать у детей уважительное отношение к полноценной много-
детной семье. 

Я согласна с мнением о введении в учебный процесс 
предметов о семейном воспитании и христианской этике. 



 

46 

Рождественские встречи на демидовской земле 

 

Анисимов Н.А 

студент 3 курса ДАТТ 

 

Рождество во всем христианском мире – самый любимый 
праздник. Он полон волнующих  ожиданий, предвкушения чуда, 
надежд. Предчувствие обновления жизни, которое должно 
наступить после рождественской ночи, окрашивает дни еще за-
долго до наступления праздничного события, только при мысли 
о нем. С Рождеством связываются самые светлые мечты и самые 
смелые планы на будущий год. Сейчас они часто носят вполне 
светский характер, но все это ожидание складывалось в течение 
столетий в русле религиозных переживаний одного из главных 
праздников православной церкви. Если спросить у молодежи, 
что им известно об этом празднике, то многие ничего нам не 
расскажут. А вот  в моём городе, почти каждый молодой человек 
вам расскажет о Рождественских встречах, так как это стало 
непременным событием в моем городе уже много лет.  

Лет десять назад в Доме учителя стали проводиться рож-
дественские встречи с учениками православной школы. Были 
приглашены на встречу учащиеся школы- интерната г. Демидо-
ва. Собралось много детей и взрослых, и в маленьком зале стало 
очень тесно. Это был большой рождественский праздник. Пока-
зали учащиеся православной школы театрализованное пред-
ставление  о рождении Иисуса Христа, все присутствующие де-
ти получили из рук священнослужителя отца Александра подар-
ки. А подарки эти были приготовлены нашей землячкой Наталь-
ей Николаевной Желноровой. Она как добрая фея привезла эти 
подарки из Москвы, где она тогда работала зам.главного редак-
тора еженедельника «Аргументы и факты». Хоть и была очень 
занятым человеком, встречалась с первыми людьми государства, 
брала у них интервью, то всей душой она всегда была на своей 
малой Родине – городе Демидове.  

Вот и начались у нас в Демидове постоянные рождествен-
ские вечера. Здание Дома учителя очень маленькое, оно не вме-



 

47 

щало всех желающих. На эти встречи стремились не только 
школьники, но и студенты нашего техникума. Проходили они 
всегда творчески, интересно. К ним еще добавились и рожде-
ственские елки, которые проводились нашими священниками. 

И всегда праздничные подарки были от Натальи Никола-
евны. При её непосредственной помощи началось восстановле-
ние Успенского собора нашего города, где она возглавляет штаб 
по его реставрации. Она задумала создать в нашем городе дом – 

музей Юрия Никулина, который будет и местом Рождественских 
встреч. Дом строили долго, так это требовало больших денег, а 
их не всегда было достаточно. Но вот и построен светлый вели-
колепный дом. Строили его, как говорят на Руси, с божьей по-
мощью. На открытии этого дома – музея присутствовал Губер-
натор Смоленской области С.В. Антуфьев, который отметил, что 
это дом с высокой энергетикой. Здесь чувствуется вера в добро 

и Божественную энергию. Этот дом будет десятилетиями слу-
жить людям, нести добро и веру в чистоту человеческих помыс-
лов. Заходя в него, чувствуется добрая энергия, и он, по праву, 
стал теперь местом Рождественских встреч демидовцев. 

И как повелось,  8 января двери этого дома распахнулись, 
чтобы принять гостей на Рождественскую встречу. Встречали 
гостей Н.Н. Желнорова и ее дочь Дарья. Присутствующие по-
смотрели фильм, который был смонтирован Петуховой Г.Ф. 
(библиотекарь техникума) о рождении Иисуса Христа. Фильм 
оказал огромное впечатление на всех гостей встречи. В Священ-
ном писании обстоятельства рождения Христа изложены кратко, 
без упоминания фактов его рождения. Наиболее подробное опи-
сание события содержит Евангелие от Луки (Лк.2:6-7): «Когда 
же они были там (в Вифлееме), наступило время родить Ей; 
и родила Сына своего Первенца, и спеленала Его, и положила 
Его в ясли, потому что не было им места в гостинице». Мы 
слышим этот простой рассказ и ещё показанный нам фильм – 

это Чудо явления Христа народам мира, предстало пред нами 

присутствующими как великий праздник.  
А еще мы услышали рождественский святочный рассказ 

«Вифлеемская звезда», где узнали о месте рождения нашего 



 

48 

Господа Иисуса Христа, о поклонении ему пастухов и о появле-
нии на небе необычайной красоты звезды, которая по древнему 
пророчеству должна была появиться на небе с рождением Царя 
Царей – Господа. Узнали также о том, что мудрецы поклонились 
Богу, но не вернулись к Ироду и не показали ему дорогу к мла-
денцу. 

Воздействие на окружающих усиливалось иконами 

с изображениями Иисуса Христа, с мерцанием зажженных вос-
ковых свечей. И так наглядно для всех предстал момент рожде-
ния Спасителя, очень проникновенно прозвучали стихи о Рож-
дестве Христовым, что у всех на глазах появились слезы радо-
сти и благодати от чувства веры. Мы принесли на эти Рожде-
ственские встречи наши поделки: рождественскую открытку, на 
елку повесили самодельные елочные игрушки – колокольчик 

с бантом и еловыми ветками, ангела с крыльями, ангелов, игра-
ющих на трубах и здание храма. Все это мы сделали своими ру-
ками,  вырезали из бумаги, раскрасили и принесли на рожде-
ственскую елку. 

Отец Александр прочитал молитву, началась торжествен-
ная трапеза и удивительные разговоры под мерцание свечей. 
В большей части – о нашем Спасителе, о Рождестве. Оказалось, 
что многие верующие нашего города хотя бы раз испытывали на 
себе Божественное чудо. Это и исцеление Петроченкова В.И, 
который вползал в церковь помолиться Богу, а вышел своими 
ногами, пусть и с поддержкой людей. Это и помощь нам студен-
там при сдаче сессии, и благодарность Богу за рождение мла-
денцев. Все это Божественное чудо, которое есть в этом мире. 
А разве не Божественное чудо, что такие люди, как Наталья Ни-
колаевна, восстановили традицию – Рождественских встреч 

в моем городе. И когда рядом живут такие люди, наши души ни-
когда не очерствеют, и мы обязательно, кто не сделал это, 
найдем свою дорогу к храму. Без веры сегодня никак нельзя. Мы 
обязательно придем и на следующий год на Рождественские 
встречи, и нашим подарком на эти встречи будет  вертепное дей-
ство, которое мы подготовим сами. 



 

49 

Роль образа неба в русской литературе 

 

Черепнева В. В. 
студентка 1 курса  ГПК 

 

Христианские мотивы входят в литературу разными путя-
ми, получают разную художественную разработку. «Разговор» 

с небом стал своеобразным атрибутом русской литературы, дав-
но сложившейся традицией. К небу, как сосредоточению вечных 
нравственных ценностей, веры в Божественный разум, обраща-
ли свой взор герои книг многих русских писателей: Н.В. Гоголя, 
Ф.М. Достоевского, Л.Н. Толстого, А.Н. Островского... Небо, 
небесная лазурь – в стихах каждого русского поэта. 

Жуковский в своей поэме об Агасфере писал: 
 

Поэзия – земная 

Сестра небесная молитвы, голос 

Создателя, из глубины созданья 

К нам исходящий чистым отголоском 

В гармонии восторженного слова! 
 

Золото и лазурь оказываются знаком вечной и одновре-
менно неуловимой красоты. След, оставленный «тучкой золо-
той» мимолетен и незабываем. Например, у Ивана Никитина 
читаем: 

В синем небе плывут над полями 

Облака с золотыми краями; 
Чуть заметен над лесом туман, 
Теплый вечер прозрачно-румян. 

 

Кротко звезд золотое сиянье, 
В чистом поле покой и молчанье, 
Точно в храме стою я в тиши 

И в восторге молюсь от души. 
 

У него же: 



 

50 

В знакомых мне явлениях природы 

Величие и мысль я находил 

И жизнь мою, как дар небес, любил. 
 

В стихотворении «Небо» Никитин в раздумьях о появле-
нии Вселенной: «И пусть остается // Во мраке глубоком // Вели-
кая тайна // Начала творений». 

Даже поэты, не часто обращавшиеся к христианским те-
мам, в тяжелые минуты жизни вспоминают о высоком и вечном. 
Как Боратынский, видный представитель пушкинской плеяды, 
угнетенный своим пессимистическим умонастроением, с непод-
дельным страданием молит: 

 

Царь небес, успокой 

Дух болезненный мой! 
Заблуждений земли 

Мне забвенье пошли 

И на строгий Твой рай 

Силы сердцу подай. 
 

У него же в  «Стансах»: «степного неба свод желанный». 
В главной книге Боратынского «Сумерки» в Поэте вос-

станавливается утраченная связь времен, на миг торжествует 
живая жизнь, тема Бога и его благодати: 

 

Верьте сладким убежденьям 

Вас ласкающих очес 

И отрадным откровеньям 

Сострадательных небес! 
 

Небо заставляет его задуматься о своей жизни: 
 

Ко благу пылкое стремленье 

От неба было мне дано; 
Но обрело ли разделенье, 
Но принесло ли плод оно? 



 

51 

Высший и справедливый суд всегда связан с небом. 
Находим у Вяземского: «…Правды суд… // Небесный 

приговор земле баговести». 
Радость обретения истины  видим в строках Константина 

Бальмонта: 
 

И образ пустыни от взоров исчез, 
За небом раздвинулось Небо небес. 
Что жизнью казалось, то сном пронеслось, 
И вечное, вечное счастье зажглось. 

 

К тайнам надмирного бытия, к абсолютной истине и гар-
монии влек Лермонтова «верующий разум», религиозная инту-
иция, чей зов он рано услышал. 

 

Я верую твоим словам, 
Глубоко в сердце погрузился, 
Однако же нашел  я там,  
Что ум мой не по пустякам 

К чему-то тайному стремился. 
К тому, чего даны в залог, 
С толпою звезд ночные своды. 
К тому, что обещал нам Бог 

И что б уразуметь я мог 

Через мышление и годы. 
 

В мгновения духовной работы, превыше всего ценимые 
Лермонтовым, «человек внутренний» обретает покой и способ-
ность к высшим созерцаниям: 

 

Тогда смиряется души моей тревога, 
Тогда расходятся морщины на челе, -  
И счастье я могу постигнуть на земле, 
И в Небесах я вижу Бога… 

 

Бог Семена Надсона «– Бог страждущих, // Бог, обагрен-



 

52 

ный кровью, // Бог–человек и брат с небесною душой…» 

Устремленность ввысь, к небу, к Богу – у Тютчева: «а ду-
хов блаженный свет лишь в небесах сияет он, небесный». По-
эты, любимы небесами: «и поэзия с небес слетает к нам». 

Образ неба в творчестве Тютчева порою связан с мыслями 
и думами о бытии: «Ночное небо так угрюмо, // Заволокло со 
всех сторон». Иллюзорность, призрачность, хрупкость челове-
ческого существования – источники постоянной внутренней 
тревоги поэта. 

«Тоскующая душа» человека хочет иных - непозлащенных 
и вечных ценностей. Таким высшим ценностным началом в ли-
тературном творчестве является безусловна тема природы. 
А мотив (тема) неба является одной из ведущих в ней: « А небо 
так нетленно – чисто, // Так беспредельно над землей…» или 

«И льется тихая и теплая лазурь // На отдыхающее поле…» 

У Тютчева взор любимой, как жизни ключ, в душевной 
глубине нужен как небо и дыхание: 

 

Как верим верою живою, 
Как сердцу радостно, светло! 
Как бы эфирною стрелою 

По жилам небо протекло! 
 

Свой образ неба в творчестве А. Фета, вдохновенного ро-
мантика, не устающего в своих стихах воспевать любовь и кра-
соту. Это его светлая душа, открытая миру и стремящаяся вос-
певать в стихах этот мир неба. 

 

Глубь небес опят ясна, 
Пахнет в воздухе весна. 

 

В романе Л.Н. Толстого «Война и мир» восторженный 
Пьер убеждает князя Андрея, что человек не только дитя земли, 
но часть «огромной, невидимой цели, которой начало скрывает-
ся в небесах». «Надо жить, надо любить, надо верить, – говорил 
Пьер, – что мы живем не нынче только на этом клочке земли, а 



 

53 

жили и будем жить вечно, там, во всем (он указал на небо)». 
«Пьер, только глядя на небо, не чувствовал оскорбитель-

ной низости всего земного в сравнении с высотою, на которой 
находилась его душа», – пишет Толстой. Благодаря небу Пьер 
ощутил себя свободным и полным сил для новой жизни. 

Вся жизнь Андрея Болконского связана с небом. В первый 
раз он увидал то высокое, вечное небо, лежа на Аустерлицком 
поле. «Как же я не видал прежде этого высокого неба? И как 

я счастлив, что узнал его наконец», – думает Болконский. У 
неба герой Толстого пытается получить ответ на вечные вопро-
сы жизни и смерти.  

Тема светлого и чистого детства почти автоматически вы-
зывает у Толстого тему неба. Князь Андрей, «выходя с парома… 
поглядел на небо… и в первый раз после Аустерлица он увидал 
то высокое, вечное небо, которое он видел на Аустерлицком по-
ле, и что-то давно заснувшее, что-то лучшее, что было в нем, 
вдруг радостно и молодо проснулось в его душе». 

Полюбив Наташу, Болконский соединяет ее со своими за-
ветными мечтами о небе. Для князя Андрея Наташа – это «де-
вочка, которая хотела улететь в небо». Это самое главное, что 
полюбил он в ней. И после, накануне Бородина, Болконский, 
вспоминая о Наташе, скажет себе еще раз, что любил ее душу, 
ведь «небесная душа» Наташа, каковым является и сам Андрей. 

Итак, в «Войне и мире» Л.Н. Толстого образ неба симво-
личен. Небо символизирует справедливость и вечность, с небом 
в жизни героев связано все лучшее. Счастливые моменты жизни 
и минуты духовных откровений связаны с небом. Думается, что 
небо было для Толстого и его любимых героев как бы образом 
Бога. Ведь Толстой не дает Богу на небе имени. Бог, по мысли 
Толстого, един, слово «небо» заменяет название непостижимого 
Божества. Конечно, вместе с тем небо является важнейшим эле-
ментом толстовского пейзажа, образ неба несет и чисто психо-
логическую функцию. И все-таки первостепенная роль неба как 
религиозно-философского символа несомненна. 

Небо – это вечность, это стремление к чему-то светлому 

и высокому. 



 

54 

Небо 

 

На небо, мечтая, я часто гляжу, 
И думы, резвясь, улетают 

Меж звезд далеко за земную межу, 
Туда, где печалей не знают. 
Но небо я в сердце  своем нахожу, 
В нем также мне звезды сияют. 
То небо - Отчизна, Россия моя. 
Те звезды - друзья и родные, 
И сестры, и мать, с кем так счастлив был я, 
Так весел во дни молодые. 
Сияйте же чаще, сияйте, друзья, 
Вы, звезды мои золотые. 
Надежда святая в том небе… 

И. П. Мятлев 



 

55 

Роль Русской Православной Церкви 

в Отечественной войне 1812 года 

 

Замоткин П. Э., 

студент I курса СПолитехК 

  

Актуальность темы 

Героическая эпопея 1812 года, казалось бы, досконально 
исследована, но есть  аспекты, которые  продолжают оставаться 
не до конца изученными. К их числу относится и роль духовен-
ства, а ведь это та  часть защитников Отечества, которая  словом 
Божьим вселяла уверенность и даровала надежду, молитвой 
утешала страждущих, шла со Святым Крестом впереди русских 
полков, на поле боя отпевала убитых и занималась их погребе-
нием согласно христианскому обычаю. Таким образом, актуаль-
ность темы определяется недостаточным вниманием к исследу-
емой проблеме. 

Цель исследования: изучив литературу, посвященную 
войне 1812 года, охарактеризовать основные направления дея-
тельности Русской Православной Церкви: 

- влияние на духовной жизнью всего российского обще-
ства,  

- участие духовенства в организации и деятельности 
народного ополчения и движения сопротивления на оккупиро-
ванной территории, 

- задачи военного духовенства в регулярной армии. 
Реферат работы 

С момента своего утверждения на Руси, Православная 
церковь являлась неиссякаемым источником духовных и нрав-
ственных сил. Православное духовенство никогда не стояло 

в стороне от событий, переживаемых Отечеством. Личным при-
мером священнослужители вдохновляли русское воинство на 
ратные подвиги. Не стала исключением  и Отечественная война 
1812 года. 

Русская Православная Церковь сразу откликнулась на об-
щенародную беду. В воззвании от 6 июля  Синод призывал ду-



 

56 

ховенство: «Вооружайте словом истины простые души... Всех 
научайте словом и делом не дорожить никакою собственно-
стью, кроме веры и Отечества». 

17 июля 1812 г. Святейший Синод представил императору 
Александру I доклад, содержавший следующие предложения: 
«Из прибылей, получаемых от продажи свечей в церквах, от-
дать полтора миллиона рублей в пособие к составлению новых 
сил»; «Пригласить епархиальных архиереев, монастырских 
настоятелей и прочее духовенство к пожертвованию деньгами, 
серебряными и золотыми вещами». 

Всего за счёт пожертвований было собрано около милли-
она рублей. 

На оккупированной территории местное духовенство ча-
сто становилось примером служения долгу и Отечеству. Там, 
где храмы не были до основания разграблены и осквернены, 
священники совершали богослужения, а зачастую спасали при-
хожан. Так, священника Одигитриевской церкви Никифора 
Мурзакевича называли духовным распорядителем оккупиро-
ванного Смоленска. Ради спасения двух тысяч жителей, пря-
тавшихся в Успенском соборе, он осмелился попросить у во-
шедшего в храм Наполеона стражу, благодаря чему собор не 
был разорен, а люди остались живы. 

На занятой французами территории церковнослужители 
не только совершали богослужения, но и проводили работу по 
организации сопротивления, часто становились руководителями 
крестьянских отрядов. Так, например, Священник села Крутая 
гора Юхновского уезда Смоленской губернии Григорий Лелю-
хин, увидев, что отряд французских мародеров ограбил церковь, 
убедил прихожан устроить погоню. Вооружившись топорами 

и вилами, крестьяне догнали грабителей в лесу и, перебив их, 
отобрали церковное имущество.  

Наиболее многочисленный отряд военного духовенства 
представляли полковые священники. Л.В. Мельникова провела 
исследовательскую работу, и ей удалось найти данные о двух-
стах священнослужителях, участвовавших в боевых действиях. 
Среди них, например, священник Смоленского драгунского 



 

57 

полка Василий Деньгов и священник Смоленского пехотного 
полка Филипп Добротворский. 

Каждый полк имел своего священника, свою походную 
церковь и свою чтимую икону, покровительницу армейского 
подразделения. Воспитательная роль армейского духовенства 
проявлялась в том, как героически и самоотверженно их паства 
вела себя на поле боя. Своей деятельностью военные священни-
ки не только готовили душу каждого воина к тяжелым испыта-
ниям, но и сами принимали активное участие в сражениях. 

Таким был о. Василий Васильковский. Особо отличился 
пастырь в бою под Малоярославцем. «Священник Васильковский 
в этом бою все время находился с крестом в руке впереди полка 
и своими наставлениями и примером мужества поощрял воинов 
стоять за Веру, Царя и Отечество и мужественно поражать 
врагов, причем сам был ранен в голову», - отмечал в донесении 
генерал Дохтуров. По ходатайству М.И. Кутузова о. Василий 
был награжден орденом Св. Великомученика и Победоносца 
Георгия 4-й степени – первый в истории случай, когда этой 
награды  удостоен священнослужитель.  

Вывод: представители Русской Православной Церкви 
внесли весомый вклад в дело единения общества и изгнания 
наполеоновской армии из России. Молитвами и Божиим словом 
в тылу и в войсках укрепляли дух и веру народа в победу, 
умножали его моральные силы. Их деяния служили примером 
нравственного подвига и силы духа. Беспримерны заслуги ар-
мейских священников, находившихся во время сражений впере-
ди войск и личным примером укреплявших  их стойкость и му-
жество. 



 

58 

Роль Русской Православной Церкви 

в переломные моменты российской истории 

(иконы – защитницы Отечества) 
 

Розыев А., 
студент РЖДТ 

 

Чудотворная икона в Православной и Католической церк-
вах – иконописное изображение, почитаемое как источник чудо-
творений различного характера (чаще всего исцелений, помощи 
на войне, при пожаре). Источником чудесных действий, по мне-
нию Церкви, является благодать Божия, действующая через 
икону. 

В Православной церкви почитается около 1000 икон, про-
славившихся таким образом. В основном это иконы Богороди-
цы. 

Предание считает первой чудотворной иконой Спас Неру-
котворный – плат с изображением Иисуса Христа, которое по-
явилось на нём после того, как он отёр им своё лицо. Сохрани-
лись многочисленные свидетельства исцелений и чудес, совер-
шенных по молитве к иконе во имя спасения Родины от наше-
ствия врагов. 

Одна из древнейших Чудотворных икон России – знаме-
ние Новгородская. Новгородский извод этой иконы прославился 
в 1169 году, когда Суздальский князь Андрей Боголюбский от-
правил в поход на Новгород объединенную рать из разных зе-
мель во главе со своим сыном князем Мстиславом. В феврале 
город был окружен. На четвертый день осады началась крово-
пролитная битва. Не надеясь на свои силы, новгородцы обрати-
лись за заступничеством к Господу и Пресвятой Деве Марии. 
Архиепископ Илия, молившийся в соборной церкви Спасителю, 
вдруг услышал голос, который потребовал, чтобы взяли образ 
Пресвятой Богородицы из церкви Спаса и водрузили его на сте-
нах. Однако, посланные за иконой никак не могли сдвинуть ее 

с места. Только после церковной службы, проведенной самим 
архиепископом, смогли забрать образ и поставить его на стене 



 

59 

города. Во время осады одна стрела попала в икону, и из глаз 
лика полились слезы, что воспринято было как знамение – Бо-
гоматерь слезно молит Спаса об избавлении города от врагов. 
В тот же час объяла врагов слепота. В ужасе стали они убивать 
друг друга, и вскоре были окончательно разгромлены новгород-
цами. 

Тихвинская-Ополченная икона принимала участие в войне 
1812 года и в Крымской войне 1855–1859 годов. 

Знаменитая Хлебная икона была утеряна в начале 20 века, 
а вернулась во время войны. В блокадном Ленинграде на Боль-
шой Морской улице ее нашла Наталья Лихачева. Сбитая с ног 

в момент обстрела, она поднялась и увидела на земле святой 
лик. Принесла в дом, где от голода погибали двое маленьких 
детей, и куда на следующий день незнакомый солдат принес 
спасительный килограмм овса. Вскоре в осажденный город по-
тянулись первые обозы с продовольствием. Это могло быть про-
стым совпадением. Но почитатели святыни верят: через одну 
блокадную семью икона помогла выжить целому Ленинграду. 

В 1709 году Петр со всем воинством всю ночь молился 
перед Полтавской битвой о даровании победы у Казанской ико-
ны Божией Матери, так называемой «Каплуновской». 

В 1612 году полякам обманным путем  удалось овладеть 
Москвой. В ополчение, которое возглавлял князь Димитрий 
Михайлович Пожарский, был прислан из Казани чудотворный 
образ Пресвятой Богородицы. Русское воинство разбило врага.   

В 1812 году М.И. Кутузов поехал в Казанский собор и мо-
лился у иконы Казанской. И снова Божия Матерь не оставила 
чад своих, защитила страну Российскую от нашествия. 

1941 год. Началась страшная, невиданная война, в которой 
враг имел единственную цель – уничтожить Святую Русь. В 
осажденном Ленинграде не было сил, чтобы удерживать врага. 
Страшный голод ежедневно уносил тысячи людей. Тогда вы-
несли из Владимирского собора Казанскую икону Божией Ма-
тери и пошли с крестным ходом. И произошло удивительное. 
Гитлер изменил свои планы, хотя не представляло большого 
труда войти в измученный, голодный город, но благоприятный 

http://kapelka-zvezda.ru/images/chudotvornye/tihvinskaya_opolchennaya.jpg


 

60 

момент был упущен, и произошел перелом событий. Враг был 
отброшен. Город выстоял ценою жизни и удивительного геро-
изма тех, кто его защищал и кто молился за него. Вот почему 
ленинградцы так почитают икону Казанской Божией Матери. 
Она во все времена от основания града была Заступницей его. 
После Ленинграда Казанская икона Божией Матери начала свое 
шествие по России. 

Время от времени мы слышим о чудотворных иконах. Чу-
деса, совершаемые иконами, обычно стандартны: икона может 
мироточить, источать аромат, прослезиться..; многие иконы 
считаются чудотворными, потому что они так или иначе связа-
ны с исцелениями, особенно массовыми; также чудотворными 
иконами называют те, которые были явлены или обретены при 
особых обстоятельствах, часто мистических. Чудотворные ико-
ны нередко бывает трудно сдвинуть с места... Можно сомне-
ваться в совершаемых иконами чудесах, а можно их принимать 
за божественное свидетельство их святости. Разные люди по-

разному относятся к этому факту. 



 

61 

Духовно-нравственные проблемы 

распространения наркомании, алкоголизма и курения 

 
Костиков И.А.,  

студент 1 курса КАТТ 

 

Российское общество переживает ценностный и духовно-

нравственный кризис, последствия которого поддаются социо-
логическому и статистическому исследованию. Проблема упо-
требления молодежи никотина, алкоголя и наркотиков очень 
актуальна в наши дни. Сейчас потребление табака, спиртных 
напитков и наркотических веществ в мире характеризуется 
огромными цифрами. Я никогда не проявлял особое внимание 

к курящим людям, хотя их вокруг меня всегда было немало. 
И вот однажды утром, по дороге в техникум, я наблюдал, сколь-
ко курящих людей проходило мимо, а особенно молодежи. В 
течение того дня я провел небольшой соц. опрос. Своим куря-
щим знакомым я задал вопрос: «Почему ты куришь?». Некото-
рые из них отвечали: «А что?». А потом добавили: « Ну не знаю, 
просто привычка. Но бросать как-то не хочется». Некоторые 
сказали: «Проблемы… иногда кажется, что когда выкуриваешь 
сигарету, сжигаешь одну проблему». Девушка, улыбаясь, сказа-
ла: «А чем я хуже неё?!», – указав на подругу. Парень, курящий 
с прошлого лета, ответил: «Физической зависимости как тако-
вой нет, это скорее психологическая, но, имея большое желание, 
могу бросить, мне оно не мешает по большому счету. К этому 
лету, надеюсь, брошу». Варианты были самыми различными, но 
только он единственный из десяти человек изъявляет желание 
бросить. Несложные математические подсчеты, и мы видим, что 
процентное соотношение – один к десяти. По статистическим 
данным, в России курящих среди обучающихся – 75% юношей 

и 64% девушек. 
Также недавно прочитал статью, в которой говорилось, 

что каждый год в России от злоупотребления алкоголем умирает 
около 40 тысяч человек. После чего также провел соц. Опрос 

и узнал, что 40% от 14 до 18 лет обучающихся нашего технику-



 

62 

ма уже пристрастились к выпивке. А по соц. данным России мы 
видим, что этот % еще выше. А когда я задавал вопрос: «Как Вы 
думаете, почему у нас так много людей страдающих алкоголиз-
мом?», – то чаще всего получал ответ, «что одной из при 

ин алкоголизма является громаднейшее количество праздников 
в России». Но с этим можно категорически не согласиться, так 
как проблема заключается в нежелании остановиться, а желании 
показать своим друзьям, что ты крут. 

Главная духовно-нравственная проблема моего доклада – 

это наркомания. Я, конечно же, не мог оставить эту проблему 
без особого внимания и попытался выяснить, есть ли в моем 
техникуме ребята, которые употребляют наркотики. Мотивы 
употребления были совершенно разными. А все начинается 
очень просто: подходит Ваш знакомый на дискотеке и предлага-
ет покурить «травки» для поднятия настроения. Вы соглашае-
тесь, потому что слышали «чушь» о безвредности вышеупомя-
нутого наркотика. В следующий раз Вам опять предлагают по-
курить «чудо-зелья» и Вы опять соглашаетесь. Так Вас и подса-
живают на «крючок». Со временем Вы уже не сможете жить без 
«травы», а еще через некоторое время она уже не будет давать 
такого эффекта, как раньше, и Вас таким же образом подсадят 
на более тяжелые наркотики, и Вы начнете выносить все из до-
му, чтобы получить удовольствие. Нет нужды доказывать, что 
алкоголь, табак и наркотики приносят огромный вред всему че-
ловечеству. Нет ни одной сферы нашей жизни – идет ли речь 

о работе, отдыхе, спорте, взаимоотношениях в семье, – куда бы 
ни вторглись алкоголь, курение и наркотики, посягая на все, что 
дорого и свято для человека. Эти привычки отрицательно влия-
ют на все стороны нашей жизни: экономику, быт, моральный 
облик и сознание людей. Это далеко не полный перечень бед, 
приносимых алкоголем, табаком и наркотиками. И юное поко-
ление, которому предстоит жить в XXI веке, должно избежать 
их. Ведь алкоголиками, курящими, наркоманами не рождаются. 
Ими становятся люди, которых вовремя не предупредили, не 
остановили руку, протянутую к сигарете, рюмке или шприцу. 

Я предлагаю следующие меры по борьбе с данными про-



 

63 

блемами: 
 Создание программ по духовно – нравственному оздо-

ровлению нации на уровне государства и регионов. 
 Создание экспертных общественных советов по духов-

но-нравственным вопросам при администрациях Края и горо-
дов, с включением в них представителей традиционных религи-
озных конфесий, психологов, врачей. 

 Просить Думу Смоленского края о выступлении с ини-
циативой в Государственную Думу о недопустимости и уголов-
ной ответственности за пропаганду насилия, порнографии, раз-
врата, вседозволенности и пр. пороков. 

 Всячески приветствовать и поощрять проведение в мо-
лодежной среде духовно - нравственных бесед с православными 
священниками. 

 Внести духовный компонент в лечебные и государ-
ственные учреждения по реабилитации наркозависимых с при-
влечением Православных священников и представителей тради-
ционных религий. 

 Рекомендовать местным СМИ настойчиво формировать 
непримиримость общественного мнения к человеческим поро-
кам: эгоизму, непослушанию, вседозволенности, разврату и пр. 

 Запретить рекламу и распитие пива, алкогольных напит-
ков, курение в общественных местах. 

 Обратить внимание на опасность, исходящую от компь-
ютеров и игровых автоматов, приводящих к зависимости. 

 Как налогоплательщики, мы вправе требовать, чтобы 
средства, затрачиваемые на аборты, направить на поддержку 
рождения детей.  

Очевидно, что предлагаемые условия способны создать 
самые благоприятные условия и силовым структурам для боль-
шей эффективности мероприятий, направленных на еще одну 
составляющую экономики наркобизнеса - на предложение. 
Только подобными решительными действиями можно спасти 
нашу страну от вымирания.  

Я убежден: одни государственные меры без резких обще-
ственных мер осуждения и воздействия недостаточны.  



 

64 

Русская Православная Церковь 

в Отечественной войне 1812 года 
 

Бушуева Л.,  
студентка РЖДТ 

 

Во все века Русская Православная Церковь благословляла 
своих чад на защиту Отечества на вооружённую борьбу за сво-
боду и независимость Родины. Так было в 1380 году, когда пре-
подобный Сергий Радонежский благословил князя Дмитрия 
Донского и всё русское воинство перед исторической битвой на 
поле Куликовом. Так было в годы Смутного времени, когда Цер-
ковь и её лучшие представители вдохновляли православный 
народ на изгнание в 1612 году польских и шведских завоевате-
лей. Так было и после вторжения в пределы России 600-

тысячной армии Наполеона, кичившегося своей непобедимо-
стью. 

6 (18) июля 1812 года, в тяжёлые для России дни, Алек-
сандр I обратился с воззванием ко всем своим подданным:  

Соединитесь все: со крестом в сердце и с оружием в ру-
ках, никакие силы человеческие вас не одолеют!» 

Это был призыв к общенародному сопротивлению ино-
земным захватчикам. И народы многонациональной России на 
этот призыв откликнулись. Вместе с русскими, белорусами и 
украинцами за оружие взялись татары, башкиры, мордва, удмур-
ты, калмыки, казахи, зыряне, многие другие народы. Свой весо-
мый вклад в победу внесли представители всех традиционных 
для России религий. Но надо понимать, что тогда из 42 млн. жи-
телей России подавляющее большинство составляли православ-
ные христиане. Поэтому так велика значимость деяний именно 
Русской Православной Церкви во времена Отечественной войны 
1812 года. 

Но всё же главным было другое. Это историческая миссия 
Русской Православной Церкви как единственной в то время си-
лы, которая смогла вдохновить православный народ России всех 
сословий, сотни тысяч солдат и офицеров армии, ратников 



 

65 

народного ополчения на самоотверженность и подвиги в борьбе 
с иноземными врагами, покусившимися на родные города и сё-
ла, на семьи, матерей, жён и детей, на святую веру дедов и от-
цов. 

В 1812 году десятки миллионов подданных Российской 
империи были крестьянами, жившими в тысячах сёл и деревень, 
разбросанных на необъятных пространствах. К тому же подав-
ляющее большинство из них были неграмотными. В этих усло-
виях только Православная Церковь и её священнослужители 
могли максимально быстро и доходчиво объяснить своей много-
миллионной пастве катастрофическую опасность нашествия на 
Святую Русь наполеоновских полчищ, состоящих из «двадесяти 
языков». 

К 1812 году в России было более 26,7 тысячи православ-
ных церквей и 452 монастыря. Почти 35 тысяч священнослужи-
телей в своих проповедях призывали к защите Отечества. В сво-
ей массе население не пошло на сотрудничество с оккупантами, 
отказывалось снабжать их продовольствием и фуражом, стихий-
но возникали партизанские отряды, истреблявшие и пленявшие 
иноземных захватчиков. Буквально в течение 1–2 месяцев в 17 
центральных губерниях были сформированы десятки полков 
народного ополчения общей численностью около 250 тысяч рат-
ников. Вместо военных знамён в полках народного ополчения 
были церковные хоругви, а на шапке каждого ратника был 
нашит христианский крест. 

Особо надо сказать о военных священниках и об их рат-
ном подвиге. В каждом полку русской регулярной армии 

и народного ополчения были священники, честно делившие с 
солдатами и офицерами все тяготы и невзгоды войны, шедшие 
вместе с ними на смертный бой. В 1812–1814 годах более 50 ар-
мейских священников погибли в боях и умерли от ран и болез-
ней. 

Главной задачей военных священников было объяснить 
воинам священный характер этой войны в защиту Отечества, 
которую благословляют Бог и Православная Церковь. Каждый 
солдат должен был твёрдо знать, что любой погибший в этой 



 

66 

справедливой войне – герой, и для соотечественников, и для 
Церкви. Тысячи ратных подвигов православных воинов были 
лучшей оценкой деятельности священников в войсках. 

Золотыми наперсными крестами на Георгиевской ленте 
были награждены 10 полковых священников. Многие десятки из 
них получили церковные награды. После окончания войны все 
полковые священники, участвовавшие в боях, были награждены 
серебряной медалью, учреждённой в память войны 1812 года. 
Это была не только оценка их личного мужества, но и признание 
неоценимых заслуг всей Русской Православной Церкви, 
её вклада в Победу. 

Но был представитель армейского духовенства, имя и по-
двиги которого во время Отечественной войны 1812 года навсе-
гда останутся в памяти людей как самые яркие символы самоот-
верженного служения Богу и Отечеству. Это Василий Василь-
ковский, священник 19-го Егерского полка 24-й пехотной диви-
зии 6-го корпуса 1-й Западной армии. Именно он стал первым 

в истории России кавалером ордена Святого Георгия Победо-
носца - высшей военной награды того времени. 

Пастырская служба и подвиги отца Василия совершались 
в 1812 году в войсках, которыми командовал герой Отечествен-
ной войны генерал от инфантерии Д.С. Дохтуров, особо почита-
емый в Чеховском районе Подмосковья. Именно здесь, в некро-
поле монастыря Вознесенская Давидова пустынь, покоится прах 
этого выдающегося русского полководца. О славном боевом пу-
ти генерала рассказывает экспозиция в музее имени Д.С. Дохту-
рова, созданного в Новобытовской средней школе. 

Первый боевой и духовный подвиг священник Василий 
Васильковский совершил 15 июля 1812 года, когда батальоны 
19-го Егерского полка под г. Витебском в тяжелейших боях 
сдерживали яростные атаки превосходящих сил противника. 
Командир полка полковник Н.В. Вуич, докладывая 18 июля 

о результатах боёв, особо отмечал бесстрашие армейского свя-
щенника. Отец Василий в гуще сражения вдохновлял егерей 

и поддерживал их боевой дух, несмотря на то что был ранен 

в лицо и ногу, а затем контужен от удара пули в его наперсный 



 

67 

крест Оправившись после ранений и контузии, отец Василий 
вернулся в родной 19-й Егерский полк, который участвовал в 
Бородинской битве. Второй подвиг Василий Васильковский со-
вершил 12 октября во время жестоких боёв за город Малояро-
славец, который безрезультатно пытались взять войска Наполео-
на. 31 октября командир 6-го корпуса генерал от инфантерии 
Д.С. Дохтуров, ходатайствуя о награждении отца Василия, до-
кладывал главнокомандующему генерал-фельдмаршалу 

М.И. Голенищеву-Кутузову, что «священник Васильковский в 
этом бою всё время находился с крестом в руке впереди полка и 
своими наставлениями и примером мужества поощрял воинов 
крепко стоять за Веру, Царя и Отечество и мужественно пора-
жать врагов, причём сам был ранен в голову. 

17 марта 1813 года орден был вручён отцу Василию. 
О дальнейшей судьбе героя Отечественной войны священника 
Василия Васильковского известно только то, что он прошёл со 
своим полком с боями до Франции, где умер от ран в конце 1813 
или начале 1814 года. 

25 декабря 1812 года, сразу после изгнания врага из пре-
делов России, вышел манифест Александра I, в котором сооб-
щалось о намерении воздвигнуть в Москве храм Христа Спаси-
теля в память о подвиге народа российского.  



 

68 

Анти слово – нравственная чума нашего времени 

(по материалам 21 века) 
 

Рудакова Д. А.,  
студентка 2 курса СПК 

 

Наш русский язык, наше слово православное, отличается 
особым благородством. Даже среди языков цивилизованных 
народов почти нет таких, где, как в русском языке, слова, раз-
рушающие нравственную чистоту, были бы отброшены в отделе 
запрещенных о обществе слов, называемых «сквернословие», 

т.е. антислова. 
Поэтому и тема моего сообщения: «Антислова - нрав-

ственная проблема нашего времени». 

Слово... Вначале было слово. И слово было Бог. 
На первый взгляд слово-это звук, живущий доли секунды 

и пропадающие в пространстве. Кажется, и говоришь не о чем. 
Но слово, человеческое слово, обладает творческой силой и воз-
действует на окружающую действительность. Слова, которые 
мы произносим и слышим, формируют нашу личность, а наше 
сознательные действия оказывают влияние на окружающую 
действительность, на ту среду, в которой мы живем. Слово – это 
то, что уподобляет человека его Создателю. 

Самого Спасителя мы называем Божественным словом. 
Творческим словом Господь создал  из небытия наш прекрас-
ный мир и человеческие слова. 

Но слово может содействовать Божьему замыслу о мире 

и человеке, а может и противоречит ему. 
Апостол Павел учил: «Никакое гнилое слово да не исхо-

дит из ваших уст, а только доброе» (Еф. 5,3). 

Одна из актуальных тем, которая замалчивается – это 
сквернословие. 

Матерная брань захватывает теперь не только (как рань-
ше) мир преступников, блудниц, но она царит повсюду: на ули-
це, в вузах, в армии, в школе, даже в детских садах. Порок этот 
распространён и среди интеллигентов. Им не брезгают и печать, 



 

69 

и писатели, СМИ становятся пропагандистами этого порока. 
Сейчас уже весь воздух заражен скверсловием, как бы удушли-
вым газом и помощь Божья и благословение отгоняется такими, 
почти общим грехом нашего больного общества. 

Сквернословие – гнусный порок, который в Священном 
Писании приравнивается к смертному греху (Еф. 5, 4-5) 

От него стонет мать – земля Русская. Что произошло 

с нами? Почему так явно открылась в последнее время духов-
ная, нравственная и культурная деградация нашего больного 
общества? Слова высокие и слова низкие сплетены в уродливые 
монстры. Слова – уроды, слова – змеи, испускающие свой убий-
ственный яд в сердцевину языка. 

Речь наиболее обнаруживает нас, позволяет окружающим 
увидеть наше истинное лицо. 

«Заговори, чтобы я увидел тебя,- говорил Сократ, муд-
рейший из древних греков». 

Отчего это происходит? Можно говорить общемировом 
поведении культуры, когда на главное место выдвигается «хам», 

уже пришедший в нашу жизнь, можно говорить о обесценива-
нии слова на непросвещенность народа, первопричина одна. Её 
давно уже выразил очень точными словами Ф. М. Достоевский: 
«Если Бога нет, всё позволено». 

Срамословие находится в прямой зависимости от того, 
насколько близко стоит человек к Богу. 

С какой целью человек сквернословит? Люди оправдыва-
ют сквернословие раздражением – якобы происходит разрядка. 
Ничего подобного. Скверное слово - это черная энергия. В ней 
нет любви и нет никакой созидательной силы. Скверное слово 
несёт уничтожение. Сквернословы, не зная их истинного смыс-
ла, даже не подозревают о том, что они пилят сук, на котором 
сидят. 

Разрушая юношескую стыдливость и возбуждая нечистые 

пожелания, сквернословие мостит дорогу к разврату. Целомуд-
рие и чистота не могут ужиться со скверными словами. Дети 
обязательно будут стремиться узнать значение услышанного. 

Растление малых будет лежать на совести сквернословов. 



 

70 

Горе тому человеку, через которого соблазн приходит 
(Мф. 18,7) – предостерегает Спаситель. 

И всё-таки, несмотря на высокую частоту матерных слов, 
матерщина не стала нормальным употреблением языка. Народ 
определил её как «чёрную брань» (черный цвет противопостав-
ляется белому как цвет зла цвету добра) 

По своей сути брань противоречит всему языку. Язык 
объединяет людей, а брань разобщает. 

Назвать человека по его недостатку (обращение к челове-
ку в очках) – «эй, ты очки», – обидчику смешно, а жертве-

обидно. 
Хотя этот приём распространен, но он наименее злобен. 

Близко к нему стоит брань иного рода. В уличной суматохе, 
назвать человека хамом, можно не заметить, что ты ругнулся. 
На самом деле именем хама, мы уподобим жертву нашего об-
ращения библейскому персонажу, прославившего не лучшим 
образом. 

А ведь механизм уподобления позволяет лишить того, 
против кого он направлен, даже облика человека. (Ты как слон 

в посудной лавке). Назвав человека свиньёй мы втайне желаем 
видеть в человеке свинью. 

Слова имеют силу действия, они могут изменять мир, по-
этому придется отвечать за каждое действие вылетевшего слова. 
Брань представляет собой магические форледлы, предназначен-
ные творить зло. Их структура включает обращение к человеку 
и пожелание несчастья. Распространённые вроде бы безобидные 
слова: «блин», «ё-моё», «нафига» и т.д. – завуалированные 
бранные слова. 

Сквернословие является оружием массового поражения. 
Руководитель Екатеринбургского центра экологического 

выживания и безопасности Чеурин в свое время выдвинули ги-
потезу о пагубном влиянии ненормативной лексики на психиче-
ское состояние живых организмов. Он утверждал, что матерные 
слова очень активно воздействуют на организм человека, со 
временем губя живое. 

Доктор биологических наук Международного центра вол-



 

71 

новой генетики Голяев подчеркивает: «Надо помнить, что лю-
бое произнесенное слово-волновая генетическая программа, ко-
торая влияет на живой организм!»  

Это распространяется как на сиюминутные события, так и 
на очень отдалённую перспективу, т.е. на не родившихся еще 
детей. Ученый доказал, что наш генный аппарат есть не что 
иное, как длинный ряд слов, осмысленный текст. Так что сквер-
нословие наносит вред не только духовному, но и физическому 
здоровью человека. ДНК способна воспринимать человеческую 
речь воспринимать человеческую речь по электромагнитным 
каналам. Одни сообщения оздоравливают гены, другие травми-
руют подобно радиации. Если добрые слова пробуждают ре-
зервные возможности генетического аппарата, то проклятия 

и матерщина вызывают мутации, ведущие к вырождению. Лю-
бое произнесенное слово – не что иное, как волновая генетиче-
ская программа, влияющая не только на нашу жизнь, но и на 
жизнь наших потомков. Мат – это оружие массового поражения, 
причем не столько убийственное, но и самоубийственное. 

Человек должен знать, с каким огнем он шутит. Мужчина, 
употребляя эти слова, рискует снижение здоровья как и для него 
самого, так и для того, на кого оно направлено. 

Профессор Коромков считает, что сильным человеком 
считается тот, кто умеет обуздать от гнилых, скверных слов 
свой язык. Видоизменения генов ускоряет старение организма, 
сокращает срок жизни. 

Доктор биологических наук Иван Борисович Беляевский 
17 лет занимался проблемой связи между словом и сознанием 
человека. С математической точностью он доказал, что каждое 
слово человека несет энергетический заряд. И это самок слово 
либо продлевают нашу молодость, либо приближают болезни 

и раннюю старость. 
Таким образом, еще раз было доказано что в скверном 

слове таится огромная разрушительная сила.  
Русский язык – воспитатель новых поколений. От рожде-

ния слушая и запоминания речь окружающих, младенец получа-
ет воспитание языка. И так становится гражданином своего 



 

72 

народа. Что ценного из родного языка молодое поколение со-
хранит, то и окажется его интеллектуальным и нравственно-

духовным богатством, и уже будет передано потомкам.  
В современном языке заложены нашими предками огром-

ные богатства – знания о человеке, природе, истории, культуре 
наших предков. 

В последнее время, к сожалению, наш великий язык 
опошляется, искажается, уродуется вроде бы культурными 
людьми. Искажение ударений и звучание родных слов-это еще 
полбеды. Хуже то, что язык усиленно вытесняется примитив-
ным англосаксонским «новоязом» словами чужого звучания. 
Если человек не имеет веры в свой язык, если родной язык для 
него не святыня, он не имеет веры и в свою культуру, будущее 
своего народа. Смена языка для народа – катастрофа. А сегодня 
язык становится чуть ли не на половину воровской «феней», 
идет соревнование в степени хулиганского обращения с языком: 
мочить, бабки, крыша, клёво, прикол, это самое, короче… 

Наша задача-возвращение к нашим истокам и корням, это 
должно стать основой современного человека, в этом идея спа-
сения. 

Мы, дети России, должны познать и почувствовать рус-
ский язык, так как плохо его знаем, небрежно к нему относимся, 
а ведь только мы несем ответственность за родной язык, за его 
место в мире. Начать надо с резкого неприятия мата, площадной 
лексики, жаргона. 

Многое у нас уже делается в этом плане. Во многих горо-
дах России стали проводить специальные акции: Мир без сквер-
нословия. Студенты пишут конкурсные сочинения: «Мир без 
сквернословия – твой рецепт». Проводится научно-практическая 
конференция (у нас в колледже тоже прошла такая конферен-
ция), на некоторых предприятиях штрафуют сквернословов, да-
же в местах заключения тоже проводятся такие мероприятия. 
Поэтому так хочется верить, что люди поймут, что страшный 
нож не за поясом, а на конце языка. 

Я уверена, что уйдет от нас эта страшная напасть, которая 
больше всего хулит Саму Божью матерь, она поможет нам, по-



 

73 

тому что сквернословие лежит за дальними границами той бла-
гословенной территории, которая зовется великорусским язы-
ком. 

И закончу я своё сообщение, словами, которыми взывает 

к Матери Божий наш православный народ:  
«Радуйся, Радосте наша 

Покрый нас от всякого зла 

Честны словом твоим омофором!» 

 

Литература 

 

1. Материалы Даниловского Вестника. М. 2012 г. 



 

74 

Спасо-Богородицкий монастрырь: 
его роль  в сохранении памяти о войне 1812 года 

 

Савченко В.П., 
студент 4 курса, филиала РГУТиС г. Смоленск 

 

Посреди огромного Бородинского поля издалека виден 
величественный комплекс Спасо-Бородинского монастыря, ос-
нованного как памятник героям Отечественной войны 1812 г. 
и ставшего памятником вечной и верной супружеской любви. 

Это абсолютно уникальный монастырь среди всех право-
славных обителей России. Он стал первым памятником в России 
героям Бородинской битвы и был до послевоенного периода XX 
в. крупнейшим воинским мемориалом в нашей стране, создан-
ный по инициативе русской женщины и на средства женщин 

и престарелых родителей в память о погибших мужьях, жени-
хах, братьях и сыновьях. Обитель является символом неисчер-
паемого доброго начала, редчайшего личного мужества и силы 
духа русских женщин, сломить которые, благодаря правосла-
вию, не могут абсолютно никакие удары судьбы. Об этом пре-
красно свидетельствует жизнь М.М. Тучковой – первой игуме-
ньи Спасо-Бородинского монастыря. 

Спасо-Бородинский монастырь был основан Маргаритой 
Михайловной Тучковой (урожденной Нарышкиной) на месте 
гибели ее мужа, генерала Александра Алексеевича Тучкова 

IV. Место было определено не сразу − тело генерала так и не 
было найдено, и только в 1817 г. сражавшийся рядом с ним ге-
нерал П.П. Коновницын написал Маргарите Михайловне о том, 
где последний раз видели ее мужа − на средней Багратионовой 
флеши. Вдова испросила высочайшего разрешения на сооруже-
ние поминальной часовни на этом месте, и получила его вместе 
с 10 тысячами рублей от государя на строительство.  

На предполагаемом месте гибели мужа, на Багратионовой 
флеши, М.М. Тучкова решила установить памятник. Вначале 
поставили деревянную часовню, затем в 1818-1820 гг. ее смени-
ла каменная церковь Спаса Нерукотворного. Именно икона Спа-

http://borodinoru.ru/


 

75 

са Нерукотворного была иконой Ревельского пехотного полка. 
Вначале этот храм приписали к Можайскому Лужецкому 

монастырю. С конца 1820-х гг. М.М. Тучкова постоянно жила 
на Бородинском поле в деревянном домике-сторожке у церкви 
(он сгорел в 1942 г., но его ныне восстановили). Домик этот 
также был построен на средства М.М. Тучковой. Постепенно 

к ней стали съезжаться вдовы русских солдат и офицеров, пав-
ших в этой битве. Создалась маленькая женская община. 

Ежегодно они отмечали годовщину Бородинской битвы 
крестным ходом по Бородинскому полю и панихидами у брат-
ских могил. В 1838 г. М.М. Тучкова решила заложить здесь мо-
настырь. Многие вдовы и родственники, погибших в Бородин-
ском сражении, поддержали эту идею. Маргарита Михайловна 
продала все свое имущество, чтобы на эти средства начать стро-
ить обитель, помог ей и царь Николай I. 

В 1839–1859 гг. был создан ансамбль Спасо-Бородинский 
монастырь (основание монастыря относится к 1838 г.), 
и М.М. Тучкова стала его первой настоятельницей – игуменьей 
Марией. Строительство монастыря продолжалось с 1840-х 

до 1870-х гг. 
Спасо-Бородинский монастырь с момента своего создания 

находился под покровительством Российского царствовавшего 
дома Романовых. Император Александр I пожертвовал крупную 
сумму денег на постройку храма-часовни во имя Нерукотворно-
го Образа Господа Иисуса Христа. Стены, небольшая колоколь-
ня, келейные корпуса с трапезной и теплой церковью во имя 
святого праведного Филарета Милостивого были построены на 
средства императора Николая I, который называл Бородино ме-
стом государственным, и посетил обитель в 1839 г. 

После октябрьских событий 1917 г. положение Спасо-

Бородинского монастыря год от года ухудшалось, хотя он про-
должал действовать. Монахинь стали постепенно вытеснять из 
монастырских зданий. В официальных документах монастырь 
именовали «сельхозартелью». 

В 1929 г. монастырь закрыли. Около 100 монахинь во гла-
ве с игуменьей Лидией (Сахаровой) были вынуждены навсегда 

http://www.vidania.ru/bookluzecky.html
http://www.vidania.ru/bookluzecky.html
http://www.vidania.ru/personnel/p_nikolay_1_pavlovich_romanov.html
http://www.vidania.ru/personnel/p_aleksandr_1_petrovich_romanov.html
http://www.vidania.ru/personnel/p_nikolay_1_pavlovich_romanov.html


 

76 

покинуть монастырские стены. 
Монастырские здания очень сильно пострадали в период 

Великой Отечественной войны 1941–1945 гг., точнее, от боев 
1941-1942 гг. В монастырских зданиях работал эвакогоспиталь, 
а в период оккупации немцы устроили в нем концлагерь. 

В зданиях закрытого монастыря в разное время размеща-
лись самые разнообразные организации, в том числе военный 
госпиталь, машинно-тракторная станция (МТС), школа, тури-
стическая база, музей и др. 

В 1970-е гг. по инициативе Бородинского военно-

патриотического музея начали реставрацию в Спасо-

Бородинском монастыре. Продолжалась она почти четверть века 
до 1987 г. В 1974 г. здесь был организован Военно-

исторический музей-заповедник «Бородино». С середины 1980-х 
гг. на территории Спасо-Бородинского монастыря уже была не-
большая музейная экспозиция. 

В 1992 г. Спасо-Бородинский монастырь возродился. Мо-
нахини и послушницы работают в иконописной, рукодельной, 
пошивочной мастерских, в просфорне и пекарне, оказывают по-
мощь Уваровскому детскому дому-интернату для умственно 
отсталых детей. Насельницы освоили технику древнего лицево-
го шитья, вышивают иконы, их изделия отличаются высоким 
качеством, являются произведениями религиозного искусства. 



 

77 

Древнерусская святость, святые земли Смоленской,  
Новомученики и исповедники России.  

Святой мученик Меркурий, чудотворец Смоленский 

 

Никитин А.В., 
студент 2 курса ДАТТ 

 

Существует Святая Русь. И чем больше она займёт 

места в России, тем Россия будет лучше жить. 
Отечество Небесное в Святой Руси как в зеркале отражается. 

 

Домонгольскую эпоху наши древнерусские источники 
считали эпохой величия, гордых деяний и славы. В это время на 
Руси возводились белокаменные храмы, росли и укреплялись 
города, изготовлялись рукописные книги, заселялась и расцвета-
ла земля. Подстать эпохе были и люди – гордые славой отцов 

и дедов, открытые и бесстрашные, прямые и мужественные. 
В первой четверти 13 столетия Русская земля подверглась 

страшному опустошительному нашествию татаро-монгольских 
орд. Эти трагические для страны события подняли гражданский 
пафос народа, ярко запечатлённый в художественной литературе. 
Само нашествие, сопровождаемое бесчисленными жертвами, 
пожарами,разорением городов и сёл, а затем тяжелое татарское 
иго, продолжавшееся более двухсот лет, наложило свой отпеча-
ток на характеры русских людей, изменили самый этнос. «Яви-
шасяязыцы, ихже никто же доре не весть… явились народы 

и никто точно не знает, кто они и откуда пришли, каков их язык 
и какова их вера – по названию татары…» 

Когда союзная русская рать вместе со всей «землёй Поло-
вецкой» соединилась на Днепре, молодой Галицкий князь Дани-
ил Романович с другими такими же молодыми и мужественны-
ми князьями выехал навстречу татарским ордам. Галицкий князь 
неприменно хотел «видети невиданные рати», чтобы опреде-
лить, какой же противник перед ним. Татары были стрелки мет-
кие: они упражнялись в стрельбе из лука с детских лет и могли 
стрелять с любого положения. Несмотря на храбрость отдель-



 

78 

ных русских князей, основную битву русская половецкая рать 
проиграла. И потому, что действовали её участники разрознен-
но, каждый сам по себе. Одолев русских и половцев, татары 
смели и все укрепления Киевского князя: людей посекли, 
а «князей издавиша, подкладще под доскы, а сами верху седо-
шаобедати, и тако князи живот свой скончаша». Стратегический 
план татар состоял в том, чтобы сначала покорить северную 
Русь, а затем – южную, словом, разгромить русских князей по-
одиночке. 

Некоторые современные историки пытаются сгладить 
ужасы татарщины, найти какие-то положительные стороны 

в этом ужасном нашествии, утверждают, что дань татарская бы-
ла не такой уж губительной, не такой невыполнимой, как кажет-
ся. Может быть, дань и не была губительной, непосильной, но 
культуре великой Руси, её духовности, был нанесён смертель-
ный удар, от которого она в течение десятилетий не смогла 
оправиться: исчезли мастера-зодчие и во Владимире, и в Рязани, 
и в Суздале, и в Ростове. Знаменитая Ростовская библиотека по-
степенно расхищалась. Даже в Новгороде Великом и в Смолен-
ске, где татары не были в качестве победителей, тоже почти всё 
заглохло, не строились ни храмы, ни дворцы, так как люди жили 
одним днём. 

В конце 19 века в библиотеке Авраамия монастыря была 
найдена рукопись «Повесть о святом мученике Меркурии, чудо-
творце Смоленском», составленная на основе легенд монахом 
Афанасием. 

В духе своего времени автор Повести считает, что грозное 
нашествие ниспослано на землю Богом за великие прегрешения 
людей. Во второй части, по контрасту с первой, Богородица из-
бирает Смоленск, ибо он по сравнению с другими городами ме-
нее подвергся духовной порче. Она избирает самого достойного 
человека Меркурия – непорочного и крепкого в православной 
вере, для защиты города. М.П. Погодин со ссылкой на историче-
ские источники, указывал, что святой Меркурий был выходцем 
из Моравии – великой славянской державы. В Смоленск он при-
был на службу. В то время злочестивый царь Батый с великой 



 

79 

ратью пришел ко граду Смоленску. Люди в Смоленске были 

в великой скорби и день, и ночь молились пречистой Богородице 
о сохранении города от нашествия иноплеменных. И случилось 
великое чудо. В Печерском монастыре явилась Богородица по-
номарю и сказала: 

- О человек божий!Поди скорей к кресту, где молится лю-
безный мне Меркурий, и скажи ему: «Зовёт тебя Божья Матерь».  

Когда вошел Меркурий в церковь, увидел он Богородицу, 
на золоченом престоле сидящую, с Христом-младенцем на ру-
ках, окруженную ангельским воинством. Меркурий пал к ногам 
её. Подняла от земли пречистая Матерь Божья и сказала ему: 

- Меркурий, избранник мой, посылаю тебе на отмщение 
крови христианской. Иди, победи войско злочестивого царя Ба-
тыя. Потом придёт к тебе светлый юноша, прекрасный лицом, 
дай ему в руки оружие твоё, и отсечет он главу твою. Ты же 
возьми её  в руку свою и иди в свой город, там примешь ты кон-
чину, и положено будет твоё тело в моей церкви. 

Смоляне приняли решение: лучше умрём в бою, чем поко-
римся врагу. Поэтому они не стали ждать штурма, а сами вышли 
на встречу монголо-татарам. Бой с врагом произошел в местечке 
Долгомостье, примерно в 30 км от Смоленска. По преданию, 
смоленское войско возглавил легендарный воин Меркурий. 
Смоляне одержали победу в бою, но сам Меркурий погиб. Три 
дня лежало тело Меркурия без погребения. Архиепископ же все 
ночи проводил без сна в молитве и смотрел в оконце своё на со-
борную церковь. И увидел, как в великой светлости, будто 

в солнечной заре, в церкви вышла Богородица с артистратигами 
Михаилом и Гаврилом. Дойдя до того места, где лежало тело 
Меркурия, подняла его Богородица, покрыла своим покровом, 
принесла в свою соборную церковь и положила его во гроб, ко-
торый доныне стоит, всем видимым. 

Архиепископ, войдя в церковь к утренней службе, увидел 
преславное чудо: воин лежал во гробе на своём месте, почивая. 

В Успенском соборе города Смоленска хранятся железные 
сандалии этого легендарного героя. Ныне его считают святым 
покровителем Смоленской земли. 



 

80 

Список использованной литературы: 
1. «Золотой фонд души: Смоленщина от Бориса до Глеба», 

под общей ред. В.В. Ильина – Смоленск: Маджента, 2009. 

2. «Рассказы о русских святых» – под ред. А.Н.Печерской, 
Москва: «Дрофа – Плюс», 2007. 

3. «Преданья старины глубокой» – сост. и пер. О. Фокин-
ская, Смоленск, 2005. 

4. «Люди древней Руси» – автор В.В. Ильин, Смоленск: 
«Посох», 2000. 



 

81 

Древнерусская святость, святые земли Смоленской, 
Новомученики и исповедники России. 

Святые князья - стастотерпцы Борис и Глеб 

 

Ерошенков А.П.,  
студент 2 курса ДАТТ 

 

«Род праведных благословится, – сказал пророк, –  

и потомки их благословенны будут» 

 

В 1991 году в устье Смядыни,недалеко от храма Михаила 
Архангела, был установлен памятный крест на месте жестокого 
убийства, которое совершилось более девяти с половиной веков 
назад, в 1015 году. Событие это – памятная веха в истории не 
только Смоленска, но и всей России. Погибший в устье Смяды-
ни Муромский князь Борис стал одним из двух первых русских 
святых, канонизированных Русской Церковью. 

Так и свершилось незадолго до наших дней при само-
держце всей Русской земли Владимире, сыне Святославовом, 
внуке Игоревом, просветившем святым крещением всю землю 
Русскую. Владимир имел 12 сыновей. Старший среди них – 

Вышеслав, после него – Изяслав, третий – Святополк, который 

и замыслил злое убийство.  
Разделил Владимир все свои княжества между сыновьями. 

Окаянного Святополка посадил на княжение в Пинске, 
Ярослава – в Новгороде, Бориса – в Ростове, а Глеба – в Муроме. 
Когда исполнилось 28 лет после святого крещения Руси, подо-
шли к концу дни Владимира. Призвал он к себе Бориса, блажен-
ного и скоропослушливого, и, дав ему под начало много воинов, 
послал его против печенегов. Когда Борис, выступив в поход 

и не встретив врага, возвращался обратно, прибыл к нему вест-
ник и поведал ему о смерти отца. И как услышал это святой Бо-
рис, всё лицо его намокло от слёз. Лишь в сердце своём так рас-
суждал: «…сердце моё горит, душа мой разум смущает, и не 
знаю к кому обратиться, кому поведать эту горькую печаль? Бра-
ту, которого я почитал как отца? Но тот, чувствую я, о мирской 



 

82 

суете печется, и убийство моё замышляет. Если он кровь мою 
прольёт и на убийство моё решиться, буду мучеником перед 
Господом моим. Не воспротивлюсь я, ибо написано: «Бог гор-
дым противится, а смиренным даёт благодать». Стоял в то время 
Борис на реке Альте со своею дружиной. Стали воины упраши-
вать, чтобы тот пошел войной на Святополка и сел на отцовский 
престол в Киеве. Он же им ответил, что не может поднять руку 
на брата старшего, ведь он ему теперь вместо отца. В тоске и 
печали молился Борис о том, что ежели не минует его страшная 
смерть, то нашлись бы силы принять её со смирением и без зло-
бы в сердце своём. Ворвались тот час же слуги Святополка в ша-
тёр и пронзили князя безжалостно копьями. Бросился верный 
Георгий защищать господина, накрыл собой тело его, тут же 

и погиб на месте. Воззрев на своих убийц горестным взглядом, 
с осунувшимся лицом, весь обливаясь слезами промолвил: «Бра-
тья, приступивши, заканчивайте порученное вам. И да будет мир 
брату моему и вам, братья!» 

Расправившись с Борисом, Святополк стал замышлять 
убийство юного Глеба. Увидев осуществление заветного жела-
ния своего, не думал о злодейском своём убийстве и о тяжести 
греха, и ни мало не раскаивался в содеянном. Так говорил в ду-
ше своей: «… я погубил возлюбленного Господом и к болезни 
добавил новую язву, добавлю же к беззаконию беззаконие». За-
мыслив это послал Святополк за блаженным Глебом, говоря: 
«Приходи не медля. Отец зовёт тебя, тяжко болен он». 

Стоял в то время Глеб на реке Смядынь, что недалеко от 
Смоленска. И пришла к нему скорбная весть от другого брата, 
Ярослава, о смерти отца и убийстве коварном Бориса. Заплакал 
юноша, услышав это, с тал Богу молиться о душах усопших ро-
дичей. 

Вскоре подплыли подосланные Святополком к ладье Гле-
ба, собираясь убить его. Просил Глеб о пощаде. Но не устыди-
лись убийцы слов таких, не дрогнули их злые сердца. И сверши-
лось ещё одно злодейство ужасное – зарезали ножом невинного 
Глеба, бросили его в пустынном месте меж двух колод. 

Так погибли Борис и Глеб, юные и прекрасные князья – 



 

83 

страстотерпцы. А окаянного Святополка настигла кара небесная. 
Пошел на него войной князь Ярослав. Бились их дружины на 
реке Альте. В ужасе бежал Святополк. И обуяло его безумие, 
и так ослабели суставы его, что не мог сидеть на коне, и несли 
его на носилках. Он же говорил: «Бежим, ведь гонятся за нами!» 
Но никто не думал преследовать Святополка. Бесчестно скон-
чался он в пустынном месте между Чехией и Польшей. И сохра-
нилась могила его до наших дней, и исходит от неё ужасный 
смрад в назидание всем людям. 

С тех пор прекратились усобицы в Русской земле, а Яро-
слав принял всю землю Русскую. И начал он расспрашивать 

о телах своих братьев святых – как и где похоронены? О святом 
Борисе поведали, что похоронен в Вышгороде. А святого Глеба 
нашли под Смоленском, где были видения и видели свет. При-
шли священники со свечами, крестами, кадилами и торжествен-
но положили Глеба в ладью. Похоронили его вместе с братом 

в Вышгороде. И вот что чудесно и дивно и памяти достойно: 
столько лет лежало тело святого Глеба и оставалось невреди-
мым, не тронутым ни хищным зверем, ни червями, но остава-
лось светлым и красивым, целым и благоуханным. Так Бог со-
хранил своего страстотерпца. 

Этих святых поставил Бог светить в мире, многочислен-
ными чудесами сиять в великой Русской земле, где многие 
страждущие исцеляются: слепые прозревают, хромые бегают 
быстрее серны, горбатые выпрямляются. 

 

Список использованной литературы: 
 

1. «Золотой фонд души: Смоленщина от Бориса до Глеба», 
под общей ред. В.В. Ильина – Смоленск: Маджента, 2009. 

2. «Рассказы о русских святых» – под ред. А.Н. Печерской, 
Москва: «Дрофа – Плюс», 2007. 

3. «Преданья старины глубокой» – сост. и пер. О. Фокин-
ская, Смоленск, 2005. 



 

84 

Христианство и наука 

 

Сенин Ф.В., студент 

Смоленский филиал СГА 

  

Я верю в Бога Спинозы, 
проявляющегося в гармонии всего сущего. 

Альберт Эйнштейн 
Бог, который позволил бы нам  удостовериться в своем 

существовании, был бы не Богом, а идолом. 
Дитрих Бонхеффер 

 
И современная наука, и христианство претендуют на пра-

во говорить об истинном взгляде на этот мир. Правда, за по-
следние 150 лет, как наукой, так и христианством были выдви-
нуты радикально противоположные взгляды на реальность, из 

чего можно заключить, что христианство и современная матери-
алистическая наука придерживаются противоположных точек 

зрения. Более четко это прослеживается в сопоставлении их 

утверждений, касающихся происхождения человека и вселен-
ной. Сегодняшняя наука утверждает, что вселенная появилась 

благодаря определенным случайным комбинациям энер-
гии/материи в течение долгого периода времени, и что человек 

является продуктом слепого естественного отбора. Следова-
тельно, реальность рассматривается как состоящая только из 

материи, организованной в соответствии с определенным набо-
ром законов. Христианство, напротив, учит, что вселенная по-
явилась в результате созидательного акта разумной, бесконеч-
ной Личности, которую мы называем Богом. Христианское уче-
ние утверждает, что реальность состоит из материального и не-
материального, где материальное организовано и упорядочено 

конечной, высшей Реальностью – Богом. Эта фундаментальная 

разница привела к актуализации мысли о том, что наука и хри-
стианство неизбежно, по определению придерживаются взаимно 

исключающих взглядов на реальность. В этом случае выбор, 
сделанный в пользу одного, влечет за собой отвержение друго-



 

85 

го. Действительно, оба этих взгляда на реальность не могут яв-
ляться истинными одновременно, тем не менее не обязательно 

следует считать, что христианство и наука представляют взаим-
но исключающие точки зрения. На самом деле исторически под-
тверждается, что христианство и наука согласно разделяли об-
щий взгляд на мир до последней половины XIX столетия. Это 

ясно указывает на то, что в наше время произошли какие-то из-
менения в понимании науки, что и послужило причиной раскола 

в отношениях между наукой и христианством. 
Религиозная картина мира появилась значительно раньше 

научной, и долгое время оставалась единственной. В средние 

века, в Европе, люди которые тем или иным способом затраги-
вали науку, опровергавшую устои церкви, объявлялись ерети-
ками, и в лучшем случае подвергались гонениям, а в худшем 

заканчивали жизнь на инквизиторском костре.  
 «Ужели тебе недостаточно знать, что Бог создал мир, 

и не излишним ли является твое стремление определить, как 
именно Он создал его?» 

Святитель Ипполит Римский (к еретику Ноэту) 
В эпоху просвещения церковь научилась гармонировать с 

наукой, запрещенные доселе науки получили широкое распро-
странение. Так, исторически современная наука в западном ми-
ре возникла из христианского взгляда на реальность. Назовем 

нескольких из наиболее известных ученых того времени, таких 

как Галилей (1570–1624) с его геоцентрическим взглядом на 

вселенную, Фрэнсис Бэкон (1561–1626) с его «Новым методом», 

оказавшим значительное влияние на умы и утвердившим индук-
тивный метод в качестве научного, Ньютон (1642–1727) с его 

законом всемирного тяготения - все они верили, что вселенная 

была создана Богом. И это лишь некоторые из великих имен 

в науке. Их вера в Бога не препятствовала научным изысканиям, 
а совсем наоборот, именно она двигала научный поиск. До сере-
дины XIX века ученый как правило являлся верующим челове-
ком и не рассматривал научное исследование и религиозную 

убежденность как несовместимые вещи. Напротив, движущей 

силой к изучению чудес природы был именно религиозный им-



 

86 

пульс к прославлению Бога, создавшего эти чудеса. В силу это-
го, исследователя, изучавшего материальное творение, едва ли 

можно было назвать ученым per se (термина «ученый» не суще-
ствовало до 1843 г.), но человеком Церкви. Все изменилось с 
выходом в 1859 году книги «Происхождение видов» английско-
го натуралиста и путешественника Чарльза Дарвина. В ней, 
Дарвин впервые выдвинул теорию об эволюции, основной дви-
жущей силой которой, назвал естественный отбор и неопреде-
ленную изменчивость. Появляется новое направление эволюци-
онной мысли, названное Дарвинизмом. 

Дарвинизм подвергается критике со стороны ряда пред-
ставителей религий, считающих что он противоречит боже-
ственному сотворению человека, в наше время такое мнение не 
общепризнано. Кроме того, дарвинизм объясняет происхожде-
ние человека длительной эволюцией, а это идёт вразрез со срав-
нительно недавним образованием мира, согласно буквальному 
прочтению канонических текстов авраамических религий. Вме-
сте с тем, католическая церковь специальной папской энцикли-
кой признала, что теория эволюции не противоречит учению 
Церкви и может рассматриваться как гипотеза в вопросе о про-
исхождении тела человека. 

Хотя и при жизни Дарвина существование эволюции было 
признано большинством ученых, общепризнанным оно стало 
только в 30-е годы XX-го столетия с появлением синтетической 
теории эволюции.  

Однако нельзя сказать, что два взгляда на мир не могут 
гармонировать вместе. Движение корабля можно описать двоя-
ко. Можно сказать, что на нем установлен такой-то двигатель, 
в нем сгорает такое-то топливо, газы при сгорании давят на 
поршень, движение которого по системе трансмиссий передает-
ся на винт и в результате корабль плывет. А можно сказать, что 
этот корабль движется здесь потому, что он был зафрахтован 
такой-то фирмой для того, чтобы перевезти груз хлопка из Аме-
рики в Европу. Первое описание будет научным. Второе – рели-
гиозным. Наука отвечает на вопрос «почему» и «как». Религия – 

на вопрос «зачем». 



 

87 

Дети без родителей – общенациональная проблема 

 

Котелкина И.С.,  
студентка 1 курса КАТТ 

 

Все мы родом из детства... У каждого существуют первые 
воспоминания о тепле маминых рук, о бабушкиных сказках на 
ночь, о папиных шутках и семейных праздниках. Трудно пред-
ставить, что чувствует маленький ребенок, от которого отказы-
ваются родители или же если их лишают родительских прав. И 
почти беспомощное существо остается наедине с жестоким 
окружающим миром, в котором очень мало любви, заботы и 
безопасности. Одна из важнейших проблем России третьего ты-
сячелетия – проблема обездоленных детей. Анализ теоретиче-
ских исследований, статистических и практических данных сви-
детельствует о том, что в настоящее время дети России находят-
ся в очень тяжелом положении. Беспризорных детей, занимаю-
щихся бродяжничеством и попрошайничеством, в России 

от 2 до 3 миллионов. Увеличивается число преступлений со сто-
роны несовершеннолетних: если в 1990г. было зарегистрирова-
но 164 тысячи, то в 2000 году – 195 тысяч. В России 2 миллиона 
неграмотных детей. Официальные данные свидетельствуют 

о том, что в настоящее время в России 22 тысячи младенцев 
рождаются у незамужних мам школьного возраста. В 1995 году 
родительских прав были лишены 20 тысяч,  в 2000 году – 43 ты-
сячи, а в 2010 году – 65 тысяч россиян». На фоне общего небла-
гополучия в детской среде особенно острым является вопрос 

о сиротстве. С сожалением приходится констатировать, что бес-
призорность и сиротство – явление не новое для России.  

Весьма широк спектр причин детского неблагополучия. 
В числе существенных факторов следует выделить кризисные 
явления в семье: нарушение ее структуры и функций, рост числа 
разводов и количества неполных семей, асоциальный образ 
жизни ряда семей; падение жизненного уровня, ухудшение 
условий содержания детей, нарастание психоэмоциональных 
перегрузок у взрослого населения, непосредственно отражаю-



 

88 

щихся на детях; распространение жестокого обращения с деть-
ми в семьях и интернатных учреждениях при снижении ответ-
ственности за их судьбу. 

Развитие детского неблагополучия в современном обще-
стве, к сожалению, стимулируется, в первую очередь, пробле-
мами в социальной политике государства, способствующих 
размыванию границ ответственности между семьей и обще-
ством в воспитании и полноценном становлении детей. Бед-
ность, безработица родителей, болезни, алкоголизм и наркома-
ния взрослых способствуют формированию благоприятной сре-
ды для развития у ребенка дезадаптивных форм поведения, ве-
дущих, в конечном счете, к социальному сиротству. Рост числа 
разводов является одним из факторов, неблагоприятно влияю-
щих на судьбу детей. Все больше становится семей, где детей 
воспитывает один родитель. Более 50% несовершеннолетних 
нарушителей выросли в неполной семье, более 30% детей, име-
ющих психические отклонения, росли без отца.  

Озвученные мной цифры не могут оставить никого равно-
душным. Эта тема волнует меня не просто как постороннего 
наблюдателя. Я сама являюсь социальной сиротой и в группе 
«отказники» сотые доли процента - мои. Анализируя положение 
дел в техникуме, мне горько сознавать, что я не одна. Из 198 
обучающихся в техникуме – 20 социальных сирот. У 20% из них 
родители лишены родительских прав,10% матерей-одиночек, 
у 15% оба родителя умерли. 

Нужно принимать реальные меры по борьбе с явлением 
«социальное сиротство». Конечно же, искоренить его совсем, 
идея, по меньшей мере, утопическая, но постараться уменьшить 
число социальных сирот в нашем обществе вполне реально. 

Как мне кажется, необходимо выделить следующие реко-
мендации по борьбе с явлением «социальное сиротство»: 

- Это повышение престижа семьи в нашем современном 
обществе. Больше внимания следует уделять семейному воспи-
танию в школах, разрабатывать обучающие программы для де-
тей в вопросах сексуального воспитания, повышать их интерес 

к институту семьи. 



 

89 

- Следует постоянно развивать и совершенствовать соци-
альную помощь семьям, особенно, находящимся в группе риска. 
Регулярно проводить профилактическую работу с такими семь-
ями. 

- Пропагандировать здоровый образ жизни и нравственное 
поведение в различных средствах массовой информации. 

Для ребенка, лишенного семьи - государство есть и отец, 
и мать. Показателем развитого общества является отношение 

к подрастающему поколению, понимание того, что чужих детей 
не бывает. 

Сегодня наше государство финансирует детские дома 

и школы-интернаты. Государством узаконена система льгот для 
детей-сирот: на содержание жилья, помощь при трудоустрой-
стве, льготы при поступлении в учебные заведения, материаль-
ная помощь на обучение, государственные стипендии и другие. 
Работают государственные органы опеки о детях-сиротах. Орга-
ны опеки проверяют условия содержания, воспитания, обучения 
детей-сирот, ходатайствуют о защите их прав, при необходимо-
сти разыскивают родителей.  

Проблема социального сиротства является очень актуаль-
ной в современном обществе. Она затрагивает различные груп-
пы населения и не оставляет их равнодушными. 

Не остаётся в стороне и русская православная церковь. 
В качестве конкретных мер Святейших Патриарх Кирилл пред-
ложил, в частности, сделать семью главным приоритетом госу-
дарственной политики, приоритетной темой в СМИ и на телека-
налах. «Необходимо решать более эффективно вопрос жилья, 
в частности, для многодетных семей. Необходимо засчитывать 
время по уходу за ребенком многодетным матерям в трудовой 
стаж. А органы опеки не должны быть репрессивными структу-
рами государства. Необходимо создавать кризисные центры по-
мощи для беременных женщин, как это сегодня делается 

в Церкви. Помощь семье – это ключевая задача, которая стоит 
сегодня перед государством и Церковью». Только объединив-
шись, мы сможем действенно бороться с явлением «социальное 
сиротство». Счастье детей – в наших руках! 



 

90 

Роль Русской Православной Церкви в войне 1812 года 

 

Титов Н. М.,  
студент 1курса РТК 

 

Согласно церковному учению, война не может быть же-
ланным, но может стать вынужденным средством разрешения 
конфликтов. Осуждая войну, порождаемую ненавистью и враж-
дой, церковь «не воспрещает своим чадам участвовать в боевых 
действиях, если речь идёт о защите ближних и восстановлении 
попранной справедливости.» В христианском мире « существо-
вала убежденность, что война должна вестись по определённым 
правилам, что и сражающийся человек не должен терять своего 
нравственного облика… Выработка высоких правовых норм 

в международных отношениях была бы невозможна без того 
нравственного воздействия, которое оказало христианство на 
умы и сердца людей». Завоевательные войны нередко были 
нравственно разрушительны для победителя, но оборонитель-
ные всегда поднимали народный дух, вели к жертвам и героиз-
му. Это нравственно-воспитательные войны. Для России такой 
была Отечественная война 1812 года. 

И сегодня, когда наша страна отмечает двухвековую го-
довщину великих событий – войну русского народа с наполео-
новской Францией, мне особенно хочется показать неотступную 
роль Русской Православной Церкви. 

А роль эта видна с самого начала войны, когда 12 июня 
1812 года французская « Великая армия», численностью 608 
тыс. человек  без объявления войны перешли р. Неман и вторг-
лись в пределы Российской империи. На защиту Отечества 
встала вся страна, не осталась в стороне и Русская Православная 
Церковь, она немедленно откликнулась на общенародную беду. 
В воззвании Святейшего Синода, вышедшем вслед за манифе-
стом Александра 1 от 6 июля (о созыве ополчения), церковь 
призывала своих чад «принять оружие и щит и  охранить веру 
отцов». Синод призывал духовенство укреплять людей в вере, 
отвращать их от вражеской пропаганды и призывать к участию 



 

91 

в организации и деятельности ополчения: «Внушайте сынам си-
лы в упование на Господа. Вооружайте словом истины простые 
души, открытые нападениям коварства. Всех научайте словом 

и делом не дорожить никакою собственностью, кроме веры 

и Отечества». 
Воззвание Святейшего Синода было оглашено во всех 

храмах в ближайшие воскресный и праздничный дни перед 
началом Литургии, после объявления высочайшего манифеста 
от 6 июля. 

Основные положения, изложенные в этом воззвании: 
о справедливой войне в защиту Отечества, благославляемой Бо-
гом, о Наполеоне как враге России и Православной церкви, а 
также о важной миссии, возложенной Богом на Россию, которой 
предназначено остановить завоевание Наполеона и освободить 
Европу, нашли в дальнейшем отражение и развитие в многочис-
ленных речах, проповедях и воззваниях священнослужителей, 
обращенных к армии, ополчению, народу. 

Тогда же епископ Дмитровский Августин (Виноградский) 
составил молитву по случаю нашествия иноплеменников и рас-
порядился служить его ежедневно во всех храмах, причем мо-
литву читали с коленоприклонением. Но молитвы звучали не 
только в храмах, но и на передовой. 

Через 5 дней после начала войны Святейший Синод для 
укрепления боеспособности армии представил Александру I до-
клад содержавший следующие предложения: 

1. Из прибылей, получаемых от продажи свечей в церквах, 
отдать полтора миллиона рублей в пособие к составлению но-
вых сил. 

2. Пригласить епархиальных архиереев, монастырских 
настоятелей и прочее духовенство к пожертвованию деньгами, 
серебряными и золотыми вещами. 

3. Объявить причетникам, детям священно и церковно-
служителей и семинаристам, что они могут увольняться в опол-
чение, получая из церковной кошельковой суммы пособие на 
одежду и продовольствие. 

Пожертвования от духовенства поступали в местные ду-



 

92 

ховные консистории, откуда отправлялись в губернские комите-
ты народного ополчения. Всего церковь собрала более 900 тыс. 
рублей и почти тонну серебра. 

Буквально в течение 1- 2 месяцев были сформированы де-
сятки полков народного  ополчения общей численностью 250 
тыс. ратников. 14 августа в Москве, на Земляном валу, против 
Спасских казарм, собралось московское ополчение. Туда вместе 
с начальниками Москвы, прибыл и пресвятой Августин благо-
словить крестоносцев на брань за Отечество. Преосвященный 
сам служил молебен и совершил водосвятие. Ополчение строй-
ными рядами проходило мимо архипастыря. Августин, окропляя 
их святою водою, возглашал: «Господь сил с вами! Господь по-
борает по вас!» Эти слова воодушевили наших крестоносцев, 
многие прослезились, народ молился вместе с ними. Зрелище 
было величественное и трогательное… 

У ополчения не было ещё знамён, преосвященный взял из 
церкви Спаса, хоругви, одну с изображением Успения Божией 
Матери и Николая Чудотворца, а другую с изображением Вос-
кресения Христова, и вручил их ополчению. На шапке каждого 
ратника был нашит христианский крест. 

Каждый полк имел свою полковую церковь и, как правило 
свою чтимую икону, покровительницу воинской части. Но, 
наверное, самой главной святыней русской армии в войне 1812 
года стала икона Одигитрии (Смоленской). Когда 5 августа 
наши войска оставили Смоленск, Смоленская икона, стоявшая в 
церкви над вратами, была взята артиллерийскою ротою полков-
ника Глухова и с этого времени оставалась при полках 3-й пе-
хотной дивизии, которая сохранила её при себе до очищение 
России от неприятеля. Пред нею служили благодарственные 
молебны, пред нею главнокомандующий войском со слезами 
молил Богоматерь о помощи и спасении России от страшного 
врага, накануне Бородинской битвы для укрепления воинов её 
носили по всему лагерю. Через три месяца, когда неприятели 
были изгнаны, святую икону возвратили в Смоленск и постави-
ли на прежнее место. 

Большую роль в войне 1812 года  сыграли представители 



 

93 

армейского духовенства, имена и подвиги которых навсегда 
останутся в памяти людей. Наверное, самым ярким участником 
был Василий Васильковский – священник 19-го Егерского полка 
24-й пехотной дивизии 6-го корпуса 1-й Западной армии. Имен-
но он стал первым в истории России кавалером Святого Георгия 
Победоносца высшей военной награда того времени. Первый 
боевой и духовный священник совершил 15 июля 1812 года, ко-
гда батальоны 19-го Егерского полка под г. Витебском в тяже-
лейших боях сдерживали яростные атаки противника. Отец Ва-
силий в гуще сражений вдохновлял егерей и поддерживал их 
боевой дух, несмотря на то, что был ранен в лицо и ногу, а затем 
контужен от удара пули в его наперсный крест. Этот кипарисо-
вый крест в серебряной с позолотой ризе после окончания вой-
ны как священная реликвия долго хранилась в церкви 19-го 
Егерского полка. Оправившись от ранений, отец Василий вер-
нулся в родной полк, который участвовал в Бородинской битве. 
Второй подвиг он совершил в боях под Малоярославцем, кото-
рый безрезультатно пытались взять войска Наполеона. 31 ок-
тября командир 6-го корпуса генерал Д.С. Дохтуров, ходатай-
ствовал о награждении отца Василия, докладывал, что «священ-
ник Васильковский в этом бою всё время находился с крестом в 
руке впереди полка и своими наставлениями, примером муже-
ства, поощряя воинов крепко стоять за Веру, Царя и Отечество и 
мужественно поражать врагов, причем сам был ранен в голо-
ву…» Ходатайство поддержал и М.И. Кутузов. 

17 марта 1813 года орден был вручен отцу Василию. 
Протоиерей Ахтырского гусарского полка Фёдор Раев-

ский принимал деятельное участие со своим полком в походах 
1812-1814гг. Верхом на лошади, с Крестом в руках и дароноси-
цей на груди, Раевский ободряя полк помощью Всевышнего, 
напоминал воинам о важности присяге, данной ими Церкви, 
престолу и Отечеству. Во время сражений он исповедовал и 
напутствовал умирающих, погребал убитых. Он был награждён 
золотым наперсным крестом. И таких священников было очень 
много, около 200 человек. Это и священник 34-го егерского 
полка Фирс Никифоровский, протоиерей Московского грена-



 

94 

дёрного полка Мирон Орманский, священник Иоанн Зубовский 
и многие другие. 

Таким образом, во время Отечественной войны 1812 г. 
русское православное духовенство проводило многостороннюю 
деятельность, направленную на организацию борьбы с врагом. 

Конечно, духовенство не могло в массовом порядке 
участвовать в вооруженной борьбе. Большая часть духовенства 
осталась со своей паствой, терпеливо разделив с ней бремя ли-
шений. Там, где храмы не были до основания разграблены и 
осквернены, священники совершали богослужения, что было 
очень важно для народа в то трудное время. Так же они муже-
ственно вставали на защиту святынь. Нередко это стоило им 
здоровья и жизни. Престарелый священник Духово-

Рождественской церкви Смоленска Герасим Измайлов был по-
ставлен оккупантами на чёрную работу и подвергался регуляр-
ным побоям. 

Священник села Стабна Смоленского уезда Емельян Во-
лочков отказался выдавать врагам церковные деньги. Французы 
жестоко расправились с ним. 

30 августа 1812г банда французских мародёров напала на 
село Новоспасское. По призыву священника Иоанна Стабров-
ского местные крестьяне, вооружившись, прогнали неприяте-
лей, не дав им разграбить церковь Преображения Господня. При 
этом враги пока шёл бой около стен храма, разорили дом самого 
священника. 

Говоря о войне 1812г., необходимо особо отметить жерт-
венный подвиг священника Никифора Мурзакевича.  

Оставшись в числе немногих священнослужителей 

в г. Смоленске, Мурзакевич во время штурма города француза-
ми 4–5 августа  находился на крепостных стенах, благославляя 

и ободряя солдат и офицеров, исповедуя и причащая раненых, 
отпевая убитых. Неоднократно его жизнь подвергалась опасно-
сти. 

Пребывал в оккупированном городе, отец Никифор про-
должал нести своё пастырское служение. Главной его заслугой 
стало спасение от разграбления богослужебной утвари и иного 



 

95 

имущества Успенского собора и других церквей. 
В эти суровые дни народ поднялся на защиту своей веры 

и церкви. Создаются вооруженные отряды, вдохновляемые 
местными священниками, которые оказывают отпор врагу, не 
давая разорять своё хозяйство, свои дома и храмы Божии. Свя-
щенники регулярно организовывали беседы с людьми, сообщая 
им последнии новости о боевых действиях и возбуждая в них 
патриотические чувства. 

Но всё же главным было другое. Это историческая миссия 
Русской Православной Церкви как единственной в то время си-
лы, которая смогла вдохновить православный народ России всех 
сословий, сотни тысяч солдат и офицеров армии, ратников 
народного ополчения на самоотверженность и подвиги в борьбе 
с иноземными врагами, покусившимися на родные города и сё-
ла, на святую веру дедов и отцов. 

 

Список используемой литературы: 
 

1. Храни нас, заступница // Смоленск. – 2006.- №8. – 

с.8–11. 

2. Русская православная церковь на Смоленщине 

в 1812году // Край Смоленский. – 2008. – №6. – с.6–17. 

3. Мурзин Е. Вместе с народом // Покров. – 2010. – №4. – 

с. 4–7. 

4. Грачёв В.И. Смоленск и его губерния в 1812году: Смо-
ленск, 2008. – 192 с. 

5. Любецкий С.М. Русь и Русские в 1812году. – М.: Со-
временник, 1994. – 303с.: ил. 

6. Православная энциклопедия. – т. 9.- Церковно-научный 
центр «Православная энциклопедия». – М., 2005.- с.750. 

7. Смоленская область: энциклопедия. – т. 2. – СГПУ. – 

Смоленск, 2003. – с.608. 

8. Андрицова М.Ю., Валуев Д.В., Довгий Т.П. История 
православной культуры земли Смоленской. – Смоленск: Изда-
тельство Смол. обл. института усовершенствования учителей, 
2002. – 200с.: ил. 



 

96 

Забытые герои обороны Смоленска 1609-1611 гг. 
Архиепископ Сергий 

 

Степанова Мария, 

обучающаяся 10 класса МБОУ СОШ №38 г. Смоленска 

 

Изучая оборону Смоленска в 1609–1611гг. в учебнике 
«История православной культуры земли смоленской» я встрети-
ла упоминание об архиепископе Сергие Смоленском. Он был 
одним из организаторов  крестных ходов. 

Но оказалось, что в исторической литературе личность 
Сергия освещается с различных точек зрения. Мне показалось 
интересным и полезным проследить отношение к личности ар-
хиепископа в литературе, посвящённой героической обороне 
Смоленска. 

Таким образом, объектом моего исследования будет яв-
ляться литература, в которой упоминается смоленский архиепи-
скоп Сергий 

Цель моей работы – систематизация сведений об архиепи-
скопе Сергие и сопоставление различных точек зрения на его 
роль в обороне Смоленска 1609–1611 годов 

При написании работы я столкнулась с трудностями при 
поиске литературы. Имя  архиепископа Сергия в лучшем случае 
только лишь упоминается в книгах, посвящённых обороне Смо-
ленска 1609–1611 годов. Отрывочные сведения содержатся 

и в книгах по истории церкви, которые размещены на сайтах 
Интернета. 

О роли архиепископа Сергия в обороне Смоленска пишет 
В.П. Мальцев в монографии «Борьба за Смоленск», которая по-
явилась в 1940 году и отражает основные черты советской исто-
риографии 1930-х годов. Для этого периода было характерно 
негативное отношение к классу феодалов и сословию духовен-
ства. Неудивительно, что авторы советского периода в своих ра-
ботах приукрашивали роль крестьянства и посадского населе-
ния. Поэтому позиция Мальцева В.П. понятна: одной из про-
блем обороны Смоленска он считает измену смоленского дво-



 

97 

рянства, отсюда и роль архиепископа Сергия показана в работе 
необъективно. 

Мальцев говорит о двойственной позиции архиепископа: 
по его словам, он «содействовал то одной, то другой из борю-
щихся сторон» Поведение архиепископа В.П. Мальцев объясня-
ет  классовыми и собственническими интересами. Архиепи-
скопское, монастырское и церковное землевладение по своим 
размерам занимало второе место в Смоленском уезде (43%). 
Вследствие этого понятно, что смоленский архиепископ как гла-
ва духовенства и один из крупнейших землевладельцев имел 
большой политический вес в Смоленске. Положение его было 
противоречиво: как феодальный землевладелец он, естественно 
ближе стоял к дворянской позиции, хотя между ним и дворян-
ством было некоторое расхождение интересов, присущее рас-
хождению между крупным привилегированным и средним зем-
левладением. Но, с другой стороны, как глава православного ду-
ховенства он, в случае установления господства поляков в Смо-
ленском уезде, должен был бы уступить свое место или униат-
скому или католическому епископу, т.е. лишиться власти и вла-
дений. 

И ещё одно обвинение В.П. Мальцева в адрес Смоленско-
го архиепископа: «Шеин на пытке (после падения Смоленска) 
показал, что Сергий предлагал сдать город полякам» В.П. Маль-
цев обосновывает свое мнение, ссылаясь на труд С.М. Соловье-
ва, когда тот описывает пытку и допрос М.Б. Шеина поляками 
во главе с королем Сигизмундом III. Подытоживая сказанное, 
можно отметить, что в исторической науке сложилась точка зре-
ния, которая отводит архиепископу роль колеблющегося защит-
ника Смоленска. 

Каковы же аргументы защитников позиции Сергия? Оп-
поненты В.П. Мальцеву были и в довоенной историографии. 
Например, Тальберг Николай Дмитриевич, находившийся в эми-
грации с 1922 года, живший в Германии, в Югославии, в Ав-
стрии и в США. Его считают историком церкви. В своей работе 
«Святая Русь» он рассказывает, что в начале 1610 года владыка 
Сергий, чтобы пресечь разговоры горожан о сдаче, снял после 



 

98 

службы облачение, положил посох и, выйдя к пастве, объявил 
ей, что готов принять какую угодно муку, но Церкви не предаст, 
и согласен, чтобы его умертвили, но на сдачу города не согла-
сится. Горожане, проливая слезы, надели на владыку Сергия об-
лачения и поклялись бороться с поляками до последнего изды-
хания. 

Так кто же прав? Аргументы обеих сторон мне кажутся 
убедительными, поэтому поисках ответа на вопрос мне при-
шлось обратиться к другим авторам. Кандидат исторических 
наук Варвара Гелиевна Вовина в статье, посвящённой патриарху 
Филарету, объясняет подобные метания самим временем – Сму-
той. Она пишет: «Филарет в своём «смятении» был не одинок. 
Смута вообще отразилась на сознании русских людей. В обще-
стве, где превыше всего ценилась верность традиции, где и сто-
летие спустяза неё массы людей уходили в леса и готовы были 
сжигать себя вместе с детьми, вдруг как из-под земли начинают 
появляться «ложно убиенные» младенцы (убиваемые вновь) 
и тут же множатся на глазах. Изгоняются цари и патриархи. 
Льётся царственная кровь. Был потерян ориентир, которым ве-
ками руководствовались люди. Возникло самое страшное для 
православного человека – соблазн. И как следствие его – «все-
общая шаткость». 

Таким образом, через четыреста лет очень трудно понять 
людей, живших во времена Смуты, трудно понять, что происхо-
дило в их сознании, что заставляло совершать противоречивые 
поступки. Но, на мой взгляд, осуждать их мы не имеем права. 
Что касается роли архиепископа Сергия в обороне 1609–1611 

годов, то я уверена, что этот человек сделал всё от него завися-
щее, чтобы защищать родной город, вдохновлять своим приме-
ром не только защитников Смоленска, но и всех русских людей 

в столь тяжкое для страны время. 



 

99 

Православие и молодёжные субкультуры 
 

Григорьева О.В., Мазурина В.С,, 
студентки 1 курса СПЭК 

 

Каждый, кто пытается непредвзято проанализировать 
причины нравственной деградации современной российской 
молодежи, безусловно, придет к выводу о том, что указанный 
процесс имеет глубокие корни в нашем прошлом. Наблюдаемый 
в последнее десятилетие катастрофический упадок нравственно-
сти был подготовлен предшествовавшими десятилетиями госу-
дарственного атеизма. Его причина – в отказе от Православия и 
православного воспитания личности. 

Проблема отношения Православия к молодежным движе-
ниям является в наше время напряженно острой и актуальной. 
Отношение к субкультурам в церковном обществе довольно 
неоднозначно и подчас противоречиво, что свидетельствует 

о разнородности этого явления и наводит на вопрос необходи-
мости тщательного его изучения. Поэтому тему нашего иссле-
дования мы считаем крайне важной и актуальной для современ-
ного общества. 

Цель нашего исследования – выявление возможностей ан-
тисектантской и миссионерской деятельности Православия в 
среде неформальных группировок молодёжи, имеющей свои 
мировоззренческие установки. 

Согласно американскому социологу Дэвиду Райзмену, 
субкультура – система ценностей, моделей поведения, жизнен-
ный стиль какой-либо социальной группы, представляющий со-
бой самостоятельное целостное образование в рамках основной 
культуры. Многие молодежные субкультуры специально при-
думаны, восприняты и культивируются для того, чтобы отли-
чаться от людей старших поколений и отличаться от тех, чей 
образ жизни, установки нужно спорить и изменить. 

В социологии существует теория «сопротивления посред-
ством ритуалов», которая утверждает, что субкультуры сопро-
тивляются ценностям основной культуры не активным действи-

http://ru.wikipedia.org/w/index.php?title=%D0%94%D1%8D%D0%B2%D0%B8%D0%B4_%D0%A0%D0%B0%D0%B9%D0%B7%D0%BC%D0%B5%D0%BD&action=edit&redlink=1


 

100 

ем, а специфическими символами, знаками, которые несут 
смысловую и ценностную нагрузку. «Ритуалами» - стилем, 
одеждой, жаргонами, музыкой – представители субкультур 
нарушают коды поведения и общепринятые законы, тем самым 
выражая протест против не устраивающей их действительности. 

«Хиппи», как известно, одеваются в свободные одежды, 
рваные джинсы, которые отражают их свободу от общеприня-
тых норм, тяготение к природе. Для «панков» характерен эпа-
таж, тяготение к отличному от других поведению как протесту, 
брутальные молодчики – «скинхеды» – с бритыми черепами 

и массивными ботинками заставляют сразу занять оборонитель-
ную позицию. 

Но одежда – лишь внешний признак бунта. Что же стоит 
за наружной оболочкой, чем движим этот бунт? Анализируя со-
временные субкультуры молодежи, мы выяснили, что многие из 
них движимы стремлением преодолеть заданность времени 

и пространства, социального положения, способностей, которые 
выпали человеку от рождения. Но есть молодежные сообщества 
другого рода, которые делают все, чтобы поругать человеческое 
достоинство, принизить его, культивируя нормальное восприя-
тие пороков. И это уже не только бунт против общепринятых 
норм, в этом можно увидеть сопротивление Богу. Такие прояв-
ления мы встречаем в субкультуре «киборгов» или «кибер-

панков», в которых степень «крутости» определяется количе-
ством металлических предметов, вживленных в тело, ящерооб-
разно разрезанным на две половинки языком, многочисленными 
и шокирующими татуировками. Есть субкультуры, которые, по 
сути, являются политическими субкультурами, и в основе их 
ценностной системы стоят политические понятия. Это профа-
шистски настроенные группы, которым не чужды фашистская 
эстетика, идеология расизма и применения насилия для разре-
шения социальных проблем. Таким образом, есть субкультуры, 
уводящие человека в виртуальность, есть субкультуры, разру-
шающие лишь их последователей («готы», «эмо» чрезвычайно 
склонны к самоубийствам), и есть субкультуры, нацеленные на 
разрушение мира или общества в целом. 



 

101 

Часто, говоря о субкультурах, подразумевают наиболее 
яркие из них – молодежные движения, связанные с определен-
ными жанрами музыки. 

Рок-субкультуры являются средством общения, объеди-
нения по интересам, члены группы стремятся к интеллектуаль-
ному совершенствованию – чтению философской и религиозной 
литературы, овладению навыками игры на музыкальных ин-
струментах, что дает возможность для творческой самореализа-
ции. В зависимости от содержания произведений рок-

субкультура может давать установку на добро, высокие нрав-
ственные ценности. 

Исходя из выше сказанного видно, что рок-субкультуры 
есть та среда, в которой осуществляется поиск жизнеутвержда-
ющих ориентиров, поиск смысла жизни. Указанные признаки 
рок-субкультур вплотную приближают их к Православию, по-
скольку декларируемые субкультурой такие ценности, как лю-
бовь, свобода, социальное равенство, способность к творчеству, 
христианство определяет как религиозные, как признак образа 
Божия в человеке. В неформальной среде мы также можем 
найти такие христианские идеи, как отшельничество, жизнь 

в коммунах, протест против меркантильности и бездуховности 
современного мира. Все это наводит на размышления о суще-
ствовании порой даже не осознанного самими представителями 
рок-субкультур некого внутреннего религиозного поиска, бого-
искательства. И об этом говорят примеры из жизни некоторых 
известных рок-музыкантов: Черный Лукич, ныне принадлежа-
щий к Православной Церкви, отмечает, говоря  о своем раннем 
творчестве, что в нем было богоискательство, но оно было сле-
пым. 

К сожалению, при существующих условиях неконтроли-
руемой свободы внутри рок-сообществ возможен, как показыва-
ет история, негативный способ решения проблем – употребле-
ния наркотиков в поисках расширения сознания, поиски «сво-
бодной любви», уход в секты, попытки суицида. 

И все же, изучив литературу об этой субкультуре, мы 
пришли к выводу, это контингент неравнодушной молодежи, 



 

102 

стремящейся заявить о себе. Церковь просто не вправе их отвер-
гать, они более, чем кто-либо, нуждаются в духовном руковод-
стве. 

Наблюдающееся сегодня в России расширение сферы 
влияния РПЦ, в которую уже вошли такие области, как образо-
вание, политика, вооруженные силы, неизбежно ставит вопрос 

о том, как именно православная церковь собирается выстраи-
вать отношения с российской молодежью, в том числе с пред-
ставителями субкультур. 

С одной стороны, актуальность данной проблемы пре-
красно понимает православное священноначалие, с другой сто-
роны, какой бы то ни было всеобъемлющей, продуманной про-
граммы развития отношений с субкультурами у Церкви нет, бо-
лее того – зачастую православные иерархи придерживаются 
крайне радикальных взглядов в отношении молодежных тече-
ний, что приводит к взаимному непониманию и отталкиванию 
сторон. 

Своего рода визитной карточкой православной мисси РПЦ 
в наши дни стало обращение православных миссионеров с про-
поведью  к представителям рок-субкультур, Между тем отно-
шение к рок-субкультурам в церковном обществе довольно 
неоднозначно и противоречиво. Часть церковного сообщества 
обвиняет рок-музыкантов в приверженности к сатанизму, на 
представителей рок-движений смотрят как приверженцев 
наркомании, алкоголизма, разврата. В настоящий момент только 
несколько священников РПЦ осуществляют миссионерскую де-
ятельность среди неформалов, попутно ведя активную борьбу 
против стереотипов в рядах православного духовенства. Одним 
из таких священников является игумен Сергий (Рыбко) – насто-
ятель храма Сошествия Святого Духа на Лазаревском кладбище 
и строящегося  храма преподобного Сергия Радонежского в 
Бибирево.  

Сегодняшняя деятельность отца Сергия в неформальной 
среде связана преимущественно с проповедями на рок-

концертах, однако сам он очень тепло относится ко многим те-
чениям молодежной культуры, считая  их благоприятной средой 



 

103 

для распространения православия. 
Помимо миссионерства и работы во вверенных ему хра-

мах отец Сергий занимается также общественной деятельно-
стью, выступая на радио и давая интервью различным изданиям 
и интернет-порталам. По материалам его бесед на радио «Радо-
неж» было издано несколько сборников: «Жизнь – это экзамен 
на любовь», «Духовная жизнь начинается с покаяния», «Моло-
дым сердцам Руси». В своих интервью игумен выступает в ка-
честве защитника рок-музыки и молодежных субкультур в це-
лом, развенчивая стереотипы некоторых православных деяте-
лей, осуждающих проповеди на рок-концертах и воспринимаю-
щих неформальную культуру как «порождение Диавола». В от-
личие от критиков, игумен Сергий считает, что Православие 
должно быть открыто всем социальным и возрастным группам, 
особенно молодежи, так как именно она представляет собой ка-
тегорию «ищущих людей – благоприятную среду для любого 
миссионера». В своих выступлениях отец Сергий неоднократно 
высказывался в поддержку христианского рока.  

Кроме того, при храме преподобного Сергия Радонежско-
го в Бибирево вот уже несколько лет существует «Культурно-

просветительский центр во имя Ксении Петербуржской», ориен-
тированный на работу с молодежью из так называемой «группы 
риска». Сам отец Сергий регулярно выступает там с проповедя-
ми в праздничные дни. 

Иногда подобные проекты отца Сергия встречают осуж-
дение  со стороны отдельных представителей РПЦ. Например, 
в конце 2010 года веб-портал «Антимодернизм» в статье «Что 
готовит нам игумен Сергий (Рыбко)?» осудил рок-

миссионерство отца Сергия и выступил с критикой его идей, 
изложенных в материалах для Межсоборного присутствия: 
«Безобразие, которое долгое время активно разрушает Церковь, 
он намерен провозгласить официально и повсеместно… Либе-
ралы и модернисты хотят установить свои порядки в Церкви. 
Упаси нас Бог!» 

Таким образом, в целом понимая необходимость работы 

в среде современной молодёжи по привлечению её в Правосла-



 

104 

вие, конкретные пути миссионерской деятельности, формы ра-
боты с молодёжью вызывают споры во внутрицерковной среде, 
это  весьма острый и проблемный  вопрос. 

Закончить свою работу мы хотим словами известного со-
временного психолога и социолога Эрика Эриксона: «Молодой 
человек должен, как акробат на трапеции, одним мощным дви-
жением опустить перекладину детства, перепрыгнуть и ухва-
титься за следующую перекладину – зрелости. Он должен сде-
лать это за очень короткий промежуток времени, полагаясь на 
надежность тех, кого он должен отпустить, и тех, кто его примет 
на противоположной стороне». Эти слова  образно отражают 
очень важный этап в жизни человека – его взросление. Необхо-
димо понять суть молодежных исканий, отрешиться от без-
условного осуждения того, что несет с собой молодежная куль-
тура, дифференцированно подходить к явлениям жизни совре-
менной молодежи. 

В этой ситуации очень важна роль Церкви и доверие 

к ней: именно она может сориентировать молодого человека 

в области ценностей, фундаментальных, незыблемых, и времен-
ных, преходящих; именно Церковь должна поддержать совре-
менную молодежь в наше кризисное время. 



 

105 

Духовные корни русской литературы 

 

Гончарова О.Н.,  
студентка 1 курса СПЭК  

 

Древнерусская литература – «начало всех начал», истоки 
и корни русской классической литературы, национальной рус-
ской художественной культуры. Ее духовные, нравственные 
ценности и идеалы велики. Обращение к духовным корням, ис-
каниям русской классики объясняется актуальностью этой про-
блематики для всех поколений. Цель работы – показать духов-
ные истоки русской литературы второй половины 20 века – 

начала 21 века  как проявление стремлений к добру, утвержде-
нию  нравственных основ и жизнелюбию, которыми жила лите-
ратурная мысль, осмыслить те особенности содержания и поэ-
тики произведений А. Солженицына, В. Астафьева, которые 
связаны с житийной литературной традицией, и показать свое-
образие освоения этой традиции каждым из писателей. 

Житийная литература является одним из выражений мо-
ральных основ жизни, естественных порывов личности к выс-
шему. Общепризнанно, что с ценностями христианской тради-
ции, с утверждением нравственных норм, воплощенных в геро-
ике духовно-религиозного подвижничества, с разработкой такой 
категории духовной жизни, как святости - словом, со всем тем, 
что составляет смысл и содержание житийной литературы, свя-
зано становление и развитие национального духовного созна-
ния, формирование той системы нравственных представлений 

русской литературы, которая предопределила ее важнейшие от-
крытия в сфере духовного бытия человека. 

Обращение писателей к традициям житийной литературы 
является выражением их отношения к современности, к нрав-
ственному оскуднению общества. 

Идеи общественного развития в «житийном» рассказе свя-
зываются, прежде всего, с повышением нравственного сознания 
общества. В них утверждается «философия любви» как муд-
рость жизни. Авторы современных «житийных» рассказов про-



 

106 

должают традиции «великих» – Достоевского, Толстого, Леско-
ва, – которые искали пути к улучшению мира в нравственных 
устоях человеческой личности, в евангельской этике, космиче-
ской любви и добре. 

Одним из тех, кто первым выступил в русской литературе 
второй половины ХХ в. против уродующей цивилизации, был 
А.И. Солженицын (в рассказе «Матренин двор»).  

Через трагическое событие – гибель Матрены – автор 
приходит к глубокому пониманию ее личности. Как и герои жи-
тийной литературы, не обозлилась на этот мир Матрена, сохра-
нила доброе расположение духа, чувство радости и жалости 

к другим. Автор по-разному выражает свое отношение к Мат-
рене и происходящим событиям: здесь и скрытая авторская ха-
рактеристика, проявляющаяся в подборе художественных дета-
лей, в тональности и «красках» повествования, в системе обра-
зов; в то же время писатель нередко прибегает к прямым оцен-
кам и комментариям. Все это придает «житийному» paccкaзу 
особую дoвepитeльнocть и художественную проникновенность. 

А.И. Солженицын стремится вернуть вечным нравствен-
ным понятиям их глубинное, исконное значение, продолжает 
одну из центральных гуманистических линий русской классиче-
ской литературы – идею нравственного идеала, внутренней сво-
боды, независимости даже при внешнем притеснении, идею 
нравственного совершенствования каждого. В этом он видит 
национальное спасение. 

Заданную «Матрениным двором» А.И. Солженицына тему 
противостояния личности высокого духовного потенциала, 
нравственной жизнестойкости силе зла продолжит В. Астафьев 
в своих рассказах «Мною рожденный» и «Людочка». 

Как и А. Солженицын, В. Астафьев говорит мудро и вме-
сте с тем просто, злободневно; он ведет разговор с читателем 
искренно, публицистичен в провозглашении нравственных иде-
алов, которые утверждают истинное предназначение человека 
на земле; он бесстрашен в обличении нравственных пороков 
современности. 

В. Астафьев, как отмечают многие исследователи, склонен 



 

107 

к поучению, напряженной трактовке нравственных основ жизни 
личности и общества, поэтизации самопожертвенного служения 
Добру и Истине; главный конфликт его произведений вытекает 
из вечной борьбы Добра и Зла. 

Главным идеалом для героев жития является самопожерт-
вование во имя торжества добра, любви к ближнему. Духовно-

нравственный облик героини рассказа «Мною рожденный» 
определяет жертвенная любовь. Елена Денисовна принимает 
эстафету великодушия, благородства, служения высшей спра-
ведливости. Это чувство тяготеет к высоким образцам «просто-
ты сердца» героев жития. 

История жизни Горошкиных – это история  полной нрав-
ственной деградации личности, прежде всего, «антижитие», от-
ражающее горькие приметы эпохи. Излагается она в «испове-
дях» Елены Денисовны и Сергея Кропалева отдельными карти-
нами-примерами, образы раскрываются за счет таких прие-
мов,как показ события, а не «рассказывание» о нем, раскрытие 
характера не через его описание, а через поступки, «жесты», 
речь героев. 

В житиях представлены два направления движения чело-
века к такой любви, к свободе духа: испытанный, священный, 
но доступный личности путь подвижничества, и  неровный путь 
личности, мучительно ищущей в себе образ Бога. 

Житийный сюжет о «восставшем из греха в праведность», 
как правило, приобретает в «житийных» рассказах этический 
смысл. 

Кропалев и Елена Денисовна - люди сокровенных духов-
ных переживаний, подтверждают незаурядность, совестливость 
и искренность натуры. 

Их «исповеди» – это не просто тяжелое переживание про-
житого: носители «вечных истин» так же, как и герои житий, 
остро чувствуют нравственную состоятельность социально-

исторических процессов, они подвергают окружающую дей-
ствительность моральному суду. 

Традиции житийной литературы продолжены в творчестве 
таких русских писателей, как Г. Петрова Т. Толстой, Б. Агеева. 



 

108 

Агиографический подход к изображению действительно-
сти разворачивается в «житийных» рассказах, которые друг на 
друга  не похожи. Изображение русскими писателями окружа-
ющего мира в «житийном» плане позволяет им выйти к объяс-
нению человеческого бытия. Со сменой эпох, сменой поколений 
в духовной жизни что-то меняется, что-то забывается, но нико-
гда не забывается навсегда: «вечные» ценности потому и вечны, 
что не уходят из мира людей бесследно. Самоотверженные дея-
ния «праведников» в «житийных» рассказах – проявление не-
сгибаемости человеческого духа, верности тому моральному 

и нравственному капиталу, который накоплен человечеством. 
То, что их образы лишены отсвета житийного оптимизма (вы-
жить в мире, идя поперек его течения, невозможно), и духовно-

нравственные идеалы, носителями которых они выступают, яв-
ляются явным диссонансом по отношению к реальной действи-
тельности, не отменяет их жизнеспособности. Авторы «житий-
ных» рассказов отвечают на вопрос – есть ли возможность у че-
ловека обуздать зло, таящееся в нем самом. Да, в «житийных» 
рассказах отсутствует та особая, в духе Б. Зайцева, поэтизация 
благости, мягкости, смиренности русского человека, умеющего 
безропотно переносить все невзгоды жизни, но в них есть иное: 

примеры несломленности духа, противостояния свободной лич-
ности обществу, находящемуся в состоянии духовной смерти, 
а значит и надежда на воскресение нравственных сил народа. 



 

109 

«Малый город духом силен, 
святым именем он защищен…» 

 

Лебедев Алексей, Демин Александр, 
обучающийся 10 класса, обучающаяся 9 класса; 

Дмитриева Екатерина, 

МБОУ СОШ №3 г. Сафоново 

 

Интересно, кто-нибудь когда-либо задумывался о важно-
сти малых городов. Не о гигантах вроде Москвы, Санкт-

Петербурга, а о тех городах, которые в скромном величии своем 
хранят историю своей страны, являясь духовным стержнем 

в формировании национального самосознания. Столица и про-
винция, какая пропасть между ними, являясь городами одной 
страны, они так по-разному влияют на наш духовный внутрен-
ний мир. Живя в Москве, люди порой считают, что границы 
нашей страны очерчены кольцевой автодорогой. И вдруг, вне-
запно оказавшись за пределами МКАД, в одном из маленьких 
городков, осознают, что именно это и есть мир реальной россий-
ской действительности, понимаешь, что страна-то – совсем дру-
гая. Малые и средние города нашего Отечества и сегодня его 
важнейшая и духовно-скрепляющая часть. Каждый город ныне 
имеет храм, библиотеку, школу, музей. В каждом городе есть 
священник, библиотекарь, учитель, есть подвижники благоче-
стия, просветители, краеведы, созидатели и просто патриотиче-
ски настроенные обыватели. Пусть сегодня в этих городах не 
бурлит экономическая жизнь, не льются на них инвестиции, но 
они, как и прежде, как и всегда, пытаются вырваться из оков 
бедности и убогости с Божией помощью. Там стоят и возводятся 
новые храмы, большинство из которых неповторимы и стали 
подлинными духовными бастионами в разных уголках России. 

На сегодняшний день в нашей стране насчитывается це-
лый ряд динамично развивающихся малых городов, каждый из 
которых вносит свой вклад в общественное развитие: насчиты-
вается около 70 городов-наукоградов, около 257 городов являют-
ся историческими, 56 – шахтерские города. 



 

110 

К таким относится и наш город – Сафоново. Вот об этом 
небольшом смоленском городке и будут наши размышления, 
а вернее нам захотелось проследить ту невидимую нить, соеди-
няющую историческое прошлое, бурное настоящее в аспекте 
духовно-нравственного становления и утверждения православ-
ного самосознания. Разработка угольного месторождения сыг-
рала выдающуюся историческую роль в судьбе не только Сафо-
новского края. 

«Неперспективный» сафоновский уголь дал перспективу 
индустриальному и городскому развитию сразу двух районов – 

Сафоновского и Дорогобужского. Благодаря добыче угля вырос 
город Сафоново, были построены его ведущие предприятия, 
возведена Дорогобужская ГРЭС, а вслед за ней поселок Верх-
неднепровский и дорогобужские заводы. Ровно 45 лет в Сафоно-
ве добывали уголь. Правда, потом оказалось, что запасы угля 
здесь не такие уж и большие, и шахты стали постепенно закры-
ваться. Последняя шахта закрылась в 1997 году. Но, слава Богу, 
город не умер, потому что еще в 60-е годы было принято мудрое 
решение на базе закрывающихся шахт создавать промышленные 
предприятия. А 15 апреля 2001 года в переоборудованном зда-
нии кинотеатра «Шахтер» был открыт православный храм во 
имя Рождества Христова. Сами горожане называют Сафоново 
типичным российским городком. И действительно, из таких не-
больших городков и состоит огромная Россия. 

Говоря о своем любимом городе, о его истории, нам захо-
телось понять, откуда черпает силы этот малый спасительный 
ковчег, ставший домом для 50000 человек (2010 г.). Нам кажется 
все дело в имени. Каждый православный, получая имя при кре-
щении, обретает ангела-хранителя. Мы верим, тоже самое про-
изошло и с нашим городом. Город получил свое наименование 
от деревни Сафоново. Название деревни образовано от кален-
дарного имени Софония, что означает: «которого осеняет Бог». 
Вот что  пишет о пророке и его времени Александр Мень. Судя 
по длинной родословной пророк Софония (евр. Цефания) проис-
ходил из знатной семьи. При Асархаддоне и Ашшурбанапале 
ассирийская военная держава почти безраздельно господствова-



 

111 

ла на Ближнем Востоке и Иудея больше не помышляла об осво-
бождении. В Иерусалим стали быстро проникать языческие 
обычаи, порядки, суеверия. Возродилось не только почитание 
звезд («воинства небесного»), но даже человеческие жертвопри-
ношения. Голос пророков умолк. Всякая религиозная оппозиция 
жестоко подавлялась. Это был последний и самый страшный 
рецидив  двоеверия в ветхозаветной истории. Против него и воз-
высил голос пророк Софония. Вторжение скифов стало первым 
предзнаменованием кризиса ассирийской державы, который 

и привел ее к гибели. Возродились надежды на новую жизнь; их 
выразителем стал пророк Софония. По всей видимости, он про-
поведовал в Храме во время богослужения. Его пророчества по 
жанру близки к сакральным гимнам. Небольшая книга пр. Со-
фонии целиком написана самим пророком.  

Основная мысль его пророчества заключена в том, что че-
ловек может жить, лишь не теряя связи с Богом. Утрата этой 
связи ввергает мир в хаос — природный и исторический. Про-
рок изображает современный ему мир в самых мрачных красках. 
Злоба, насилие, нечестие, озверение народов привели их на 
грань гибели. Создалось то положение вещей, которое некогда 
предшествовало Потопу. Перейдена черта, где кончается долго-
терпение Божье. Люди пожнут то, что посеяли. Напрасно они 
думают, что Господь бессилен (1:12). Нарушен нравственный 
миропорядок и это влечет за собой глобальное возмездие, по-
добное Потопу (1:2 и 3). Среди всеобщего хаоса устоят только 
«бедняки Божии», «смиренные земли». Пророчества Сафония 
как никогда актуальны, разгул вседозволенности, нападки на 
православную Церковь, которая является одним из сдерживаю-
щих механизмов деградации россиян. Сафоновская земля нам 
кажется той самой «смиреной землей». Терзаемая в эпоху Ивана 
III, разграбленная в эпоху польских интервенций, помнящая тя-
желые сапоги армий от Наполеона до Гитлера она и сегодня 
находится в состоянии борьбы не только за выживание, но и ду-
ховного возрождения. От всей души желаем процветания Са-
фоновской земле, пусть она обретет защиту в лице пророка 
Сафония,  мы в это свято верим! 

http://www.slovar.plib.ru/dictionary/d38/1799.html


 

112 

Врачебная деятельность Альберта Швейцера 

 

Трофимова А.В.,  
студентка 1 курса СГМА 

 

ХХ век был, пожалуй, самым жестоким, самым сума-
сшедшим в истории человечества. Но заметьте – как правило, 
именно в тяжелые времена для человечества рождаются Гении. 
Рождаются Борцы. Рождаются просто добрые, храбрые люди, не 
боящиеся стороннего мнения. Как-будто их Сам Господь посы-
лает их к нам. Одним из таких людей стал Альберт Швейцер – 

Певец Милосердия. На мой взгляд, сейчас это имя как никогда 
актуально. Дело в том, что Альберт Швейцер был одним из тех 
людей, благодаря которым было запрещено использование 
ядерного оружия. Но сейчас существует тенденция, что ядерное 
оружие могут легализовать. К чему это может привести – мы все 
знаем. Но мой доклад будет не о миротворческой деятельности 
Альберта Швейцера, а о врачебной. Заметьте – почти любой не 
верующий врач или ученый оставлял темное пятно позора в ме-
дицине и науке. Но тот, о ком я буду рассказывать, является 
полной противоположностью таким «врачам». 

Альберт Луи Филипп Швейцер родился 14 января 1875 
года в городке Кайзерсберге (Верхний Эльзас) в бедной пастор-
ской семье. Возможно, именно поэтому Альберта в юношеском 
возрасте тянуло к проповедческой деятельности. Но к счастью, 
он не продолжил семейную традицию. Учился А. Швейцер сна-
чала в сельской школе в Гюнсбахе, потом в гимназии в Мюль-
хаузене. Осенью в 1893 году Швейцер поступил в Страсбург-
ский университет, где он усердно изучает философию, теоло-
гию, занимается музыкой. В 1902 году он уже становится при-
ват-доцентом кафедры теологии. Позже А. Швейцер успешно 
выступает в Парижском научно-художественном обществе 

с докладами о немецкой литературе, философии, музыке. 
И вот казалось бы – вот он успех, вот она Слава! Молодой 

ученый и музыкант достигает замечательных успехов за корот-
кий срок. Но неожиданно для всех он отказывается от научной и 



 

113 

художественной деятельности, садится за студенческую скамью 
на медицинском факультете  и начинает изучать тропическую 
паразитологию, хирургию, стоматологию и гинекологию.   

Это шокировало многих деятелей науки и искусства. Ко-
нечно же, нашлись завистники (по-другому их назвать нельзя) 
утверждающие о каких-то мотивах тщеславия, якобы побудив-
шего ученого отправиться в Африку. Сначала Швейцер хотел 
заниматься гуманистической деятельностью в Европе. Пытался 
организовывать приюты для сирот, для бродяг. Но встретил не-
удовольствие городских властей. Поэтому Альберт решил от-
правиться в самый глухой район Африки, где бы ему не мешали 
никакие власти. 21 марта 1913 года А. Швейцер вместе со своей 
женой Хеленой Бреслау в Африку. Начался совершенно новый 
период в его жизни. 

Если быть точнее, тогда это была еще французская коло-
ния, лишь впоследствии ставшая республикой Габон. Вполне 
возможно, это тоже случилось благодаря Швейцеру, так как он 
помог людям из разных племен само осознать себя и объеди-
ниться. Прибыв в Африку, Швейцер понял, что ситуация у лю-
дей, живущих в девственном лесу, гораздо хуже чем в Европе. 
Больше было проблем с пропитанием, санитарными условиями, 
паразитами. Читая «Письма из Ламбарене», заметна порази-
тельная схожесть Швейцера с русскими земскими врачами по 
укладу жизни и по мировоззрению. Как и земские врачи, Швей-
цер хорошо разбирался в стоматологии, в инфекционных забо-
леваниях, великолепно делал операции и принимал роды. Но 
больше всего ему пригодилось знания по паразитологии. Как 

и земские врачи, он работал с раннего утра до поздней ночи. 
Основными  проблемами были недостаток лекарств и отсут-
ствие нормально оборудованного кабинета. Но, не смотря на 
это, удалось спасти многих людей. 

Но кроме излечения своих больных, Швейцер пытался по 
возможности научить их помогать друг другу. Поначалу, это 
было трудно, так как люди из разных племен не привыкли по-
могать друг другу. Швейцер много рассказывал туземцам 

о Христе. Конечно, христианские идеи были несколько чужды 



 

114 

для них. Но, как правило, туземцы, отказавшиеся от своей язы-
ческой веры в злых духов и различные фетиши, переставали 
быть боязливыми, пассивными. Конечно, в Африке еще были 

и миссионеры. Но читать проповеди недостаточно. А. Швейцер 
не только говорил о добре, но и делал добро. А. Швейцер лечил 
не только людей, но и животных. Для Швейцера ведь были цен-
ны все формы жизни. Поэтому, излечивая животных, он пытал-
ся попросить у них прощения, которые пережили их сородичи, 
чтобы помочь человечеству. Туземцам он помогал по похожей 
причине: попросить прощения за всю боль, что туземцам при-
чинили европейцы. А боли было принесено немало: и жуткие 
издевательства, и тяжкий труд, и завоз в Африку новых забо 

еваний, и торговля алкоголем и табаком, от которых вымирали 
целые деревни. По воспоминаниям, возле больницы часто мож-
но было увидеть дворняжек, антилоп, кошек и обезьянок. Но 
подлинными хозяевами садика возле больницы были, конечно 
же, дети, которые любили доброго доктора. 

Больница Альберта Швейцера работает и сегодня. Сейчас 

она является крупным научным центром по изучению малярии.  
Сейчас очень много говорят о том, что наш мир изменяет-

ся. Что старые идеи ему уже не подходят, а новые идеи еще не 
придумали. Но все-таки, идеи этого Человека о милосердии, 
взаимопомощи и любви ко всем должны жить. Иначе, мы про-
сто все погибнем. Решать только нам, какой выбрать путь. 

 

Литература: 
 

1. Швейцер А. Записки из Ламбарене. – Москва, 1961. 
2. Ольдерогге Д.А. Альберт Швейцер в Габоне. – М., 1961. 



 

115 

Соотношение науки и веры 

 

Щербаков А.В.,  
студент 3 курса РТК 

 

Знание – это проверенный практикой результат познания 
действительности, верное её отражение в мышлении человека. 
Вера же – это индивидуальное состояние человека, в котором 
выражено его надежда и убеждённость в том, что события 
могут развиваться по его предположению. 

Основой веры служит духовный опыт человека. Святыня 
же приобретается, не берётся на прокат её можно только вы-
страдать. Иначе говоря, то или иное прозрение подтверждается 
глубокими переживаниями, всей жизненной практикой человека. 
Можно ли представить, скажем, Жанну д’Арк, которая отказа-
лась от идеалов спасения Франции? Допустимо ли говорить 

о декабристах, которым почему-то не дорога судьба России? 
Способен ли великий учёный отвергать ценность знания? Обре-
тённая святыня уже не покидает человека. Она остаётся с ним в 
пустыни, снежной бури, в тюремной одиночке, на смертном од-
ре.… Отнять у человека веру – всё равно что погубить его само-
го неотторжимо то, что является сердцем человека… «Вера от-
личается от знания», – утверждает известный немецкий фило-
соф Карл Ясперс. Однако в чём и как? На этот счёт философии 
сложилось три разных представления некоторые учёные при-
знают верховенство знания и отрицают веру. Другие настаивают 
на преимуществе веры и отвергают достоинство знания. Третьи 
исходят из того, что знание и вера равноправны. 

Первое представление господствовало в течение многих 
веков. Зачарованные огромными успехами науки, люди считали, 
что нет ничего выше знания, а веру нередко называли слепой, 
подчёркивая, что она не может соперничать с точным знанием. 
Однако, как, оказалось, окончательно заменить веры знанием 
невозможно. Это два разных состояния человека, каждое из ко-
торых одинаково дорого ему. Постепенно выяснилось, что даже 
самое рьяные приверженцы знания, готовые отказаться от всего, 



 

116 

что не соотнесено с разумом, тем не менее, не в состоянии из-
жить в себе веру. Какими бы познаниями человек ни обладал, он 
всегда оставляет в себе место для веры, ибо не все можно обос-
новать научно.  

Да и саму веру невозможно доказать теоретически. Такая 
постановка вопроса – можно ли научно обосновать веру? – во-
обще обнаруживает непонимание этого феномена. Предполо-
жим, кто-то верит в наступление светлого будущего или Царства 
Небесного. Можно ли доказать правомерность такой веры? Ра-
зумеется, нет, потому что вера – это определённое состояние 
души. Конечно, в обоснование своей веры я могу приводить 
определённые аргументы. Могу, допустим, сказать, что о прихо-
де лучезарного грядущего я прочитал в серьёзном трактате и что 
истоком моей веры служит собственный оптимизм. Но, тем не 
менее, доказывание истинности веры психологически нелепо.  

Русский философ Николай Бердяев справедливо считал, 
что требование «научной» веры, замены веры знанием – это от-
каз от свободы, вольного подвига. Вера действительно нередко 
сопряжена с подвижничеством. Требование заменить веру зна-
нием не возвышает человека, а унижает его. Никакая наука, ни-
какая философия не могут дать веру или заменить её собою. 
Они способны лишь подвести к ней. Однако и вера не может 
устранить знание. Нельзя с помощью веры решать вопросы фи-
зики и химии, политической экономики и истории, невозможно 
текстами Священного Писания опровергать выводы науки. Если 
вера – это свободный подвиг, то научное знание – тяжёлый 
долг труда, возложенный на человека.  

Между знанием и верой как феноменами обнаруживаются 
существенные различия. Психологическая противоположность 
того и другого бросается в глаза даже человеку, не склонному к 
философскому анализу. Знания – принудительно, вера – свобод-
на. Всякий акт знания заключает в себе обязательность. Невоз-
можно отменить тот очевидный факт, что дважды два четыре. 
То, что мне доказано, уже для меня неотвратимо. Другое дело – 

вера она не знает гарантий. Я могу верить в Бога, в счастливый 
жребий, в любовь с первого взгляда. Точных доказательств 



 

117 

в пользу этих верований нет. В дерзновение веры человек как бы 
бросается в пропасть. Он преодолевает любые предустановле-
ния. Человек верит в Бога не потому что, что бытие Бога доказа-
но. Однако для верующего всё его существо одухотворенно 
мыслью о Верховном Существе. Получается, что вхождение 

в веру не редко сопряжено с отказом от доводов разума. Скажем, 
умирает ребёнок. Врачи считают, что положение безнадёжно. Но 
мать не может смириться с приговором. Она не допускает такого 
предположения. Она верит, что дитя выживет. Здесь всё постав-
лено на карту.… Однако что было бы со всеми нами, если бы мы 
не обладали способностью верить. Сошлемся на Ясперса, кото-
рый, как и Бердяев, проводил различие между верой и знанием. 
По его мнению, Джордано Бруно, когда отстаивал собственные 
взгляды, исходил из веры. Что касается Галилея, то о нем пред-
почтительнее сказать, что его убеждения покоились на знании. 
Оба они были в одинаковом положении. Суд инквизиции под 
угрозой смерти требовал от них отречения от провозглашенных 
ими взглядов. Джордано Бруно был готов отказаться от несколь-
ких, не имевших для него решающего значения положений свое-
го учения. Остальное он рассматривал как нечто священное 
лично для него. Он умер смертью мученика. 

Галилей отрёкся от утверждения, что Земля вращается во-
круг Солнца, и возникла меткая острота, будто он впоследствии 
сказал: «И всё-таки она вертится!» В чём различие в поступках 
двух учёных мужей? Галилей отказался от своих высказываний, 
потому что в душе он знал: это истина. Она общезначима, пото-
му что Земля вращается вокруг Солнца независимо от того, что 
я думаю по этому поводу. Знание – это истина, которая суще-
ствует без меня. Случай с Джордано Бруно – иной. У него нет 
окончательных доказательств. Однако есть вера. Стоит ею по-
ступиться – и всё погибнет. Невозможно даже из соображений 
чисто тактических отступить от этой веры. Вера не общезначи-
ма, но безусловна. Чтобы оправдать веру, мученик готов взойти 
на костёр. В истории философии были и другие подвижники 
веры. Скажем, Сократ или Боэций. Философскую веру они под-
тверждали ценой мучений и даже жизни. 



 

118 

Вопросы ювенальной юстиции 

 

Фотиева Г.А.  
студентка 3 курса СПЭК 

 

В последние годы в России уровень морали и нравствен-
ности неминуемо падает. Связано это, прежде всего, со сложной 
социально-экономической ситуацией в стране, что особенно 
сильно отражается на современном молодом поколении. Крайне 
низок уровень правовой культуры как населения в целом, так и 
детей в частности. Безусловно, незнание, того «что такое хоро-
шо, а что такое плохо» приводит к совершению правонарушений 
и преступлений, в том числе тяжких и особо тяжких.  

В настоящее время ведётся работа по созданию новой 
специализированной судебно-правовой системы защиты прав 
несовершеннолетних, которая, как предполагается, будет пред-
ставлена как государственными органами, осуществляющими 
правосудие по делам о преступлениях и правонарушениях, со-
вершённых несовершеннолетними, так и государственными 

и негосударственными структурами, проводящими контроль за 
исправлением и реабилитацией несовершеннолетних преступ-
ников и профилактику детской преступности, социальную защи-
ту семьи и прав несовершеннолетних. 

Начиная с рождения и весь период своего детства, человек 
проходит процесс социализации, проще говоря, процесс усвое-
ния индивидом основных знаний и правил, которые в дальней-
шем помогут ему стать полноправным членом общества. Из-за 
того, что процесс социализации может быть не завершен, а, воз-
можно, проходит в условиях, не способствующих усвоению 
адекватных ценностей и моделей поведения ребенок может не-
верно оценивать свое поведение и не вполне отдавать себе отчет 
в том, что касается последствий его действий для других лиц 

и для него самого. К сожалению, очень часто случается так, что 
процесс социализации проходит неправильно как раз из-за нега-
тивного влияния семьи на ребенка. 

Если углубиться в поиск корней такого влияния, то можно 



 

119 

выделить следующие его детерминанты: 
 плохие экономические условия, а именно большая доля 

бедного населения, доход которого ниже прожиточного мини-
мума; 

 хронический алкоголизм и наркотизм; 
 низкая правовая и общая культура населения; 
 деградация населения. 
Дети, растущие в бедных семьях, очень часто подвержены 

риску получить неправильные представления о жизненных цен-
ностях и нормах морали, что может привести к тому, что ребе-
нок, в конечном счете, может стать правонарушителем. Также 
контингент несовершеннолетних преступников пополняется и за 
счет подростков, бросивших школу, второгодников, отстающих. 

Ювенальная юстиция на данный момент является нетра-
диционной формой правосудия в нашем государстве. Необходи-
мо внести изменения в законодательство в части определения 
сроков рассмотрения дел в специализированных судах. Как по-
казывает практика, времени, предусмотренного в обычной пра-
воприменительной практике, не хватает для ювенальной юсти-
ции. 

Ювенальная юстиция должна быть построена на более 
гуманистических процессуальных нормах и принципах и могла 
бы включать в себя сеть разнообразных социальных, правоохра-
нительных служб для несовершеннолетних правонарушителей, 
специализированных судов по делам семьи и несовершеннолет-
них. 

Государственная политика предупреждения преступности 
несовершеннолетних – это основанная на определенных идеях 
деятельность системы государственных и негосударственных 
институтов по формированию и реализации основных задач, 
принципов, направлений и средств предупреждения явления 
преступности несовершеннолетних с целью защиты человека 
общества и государства от преступных посягательств. 

Предупреждение преступности несовершеннолетних, со-
гласно подходу, по которому каждая сфера политики должна 
иметь своим особым объектом детей, является компонентом об-



 

120 

щей политики государства в сфере предупреждения преступно-
сти. 

В сегодняшней России за решеткой находится 45 тысяч 
детей. Специалисты и эксперты признают, что лишение свободы 
для многих несовершеннолетних – чересчур суровая мера нака-
зания. Необходимо изменить подход к детям, следуя примеру 
большинства развитых стран, в которых отношение к ребенку, 
переступившему закон, иное – его не спешат карать, а предпочи-
тают воспитывать, считая, что рецидивист, выросший из мало-
летнего заключенного, в конечном счете, обойдется обществу 
дороже. 



 

121 

Христианство и наука 

  

Лямкин С.О., 
студент 1 курса СПЭК 

 

Христианство и наука, вера и разум – понятия для некото-
рых кажутся несовместимыми. Но можно ли их совмещать на 
самом деле? Противостоят ли они друг другу? Наука принесла 
человеку огромную пользу, ответила на многие вопросы. Но 
есть и отрицательная сторона. Наука так и не смогла дать людям 
ответ о смысле жизни (разумеется, тем людям, которые его ис-
кали только в науке), в то же время достижения техники порой 
только создают новые проблемы: разрушение среды обитания, 
все возрастающий темп жизни, порождающий душевные и фи-
зические стрессы. Достижения науки дают возможность господ-
ства над всей природой не исключая и человека. Между наукой 
и религией ищут конфликт, которого на самом деле нет. 

Доказать рационально, что существует только материя, 
невозможно, как невозможно доказать и существование транс-
цендентного мира. Аналогично нельзя разумом доказать суще-
ствование Бога или его отсутствие. И то, и другое – предмет ве-
ры. В этом смысле атеист – это человек, верящий в то, что Бога 
нет. Для истинно же верующего человека Бог – это реальность, 
которая так или иначе проявляется в его жизни. 

В настоящее время можно выделить три основных 
направления исследований в области фундаментальных наук: 
физика элементарных частиц, изучающая законы микромира; 
астрофизика и космология, изучающие эволюцию Вселенной; 
биофизика и молекулярная биология, изучающие закономерно-
сти живых организмов. 

Таким образом, фундаментальные науки занимаются клю-
чевыми вопросами мироздания: какова структура материи, как 
возник наш мир, что такое жизнь? 

Видные ученые вынуждены признать странную особен-
ность в развитии фундаментальной науки: она порождает боль-
ше вопросов, чем разрешает. 



 

122 

Иной путь познания бытия лежит через обращение чело-
веческого духа внутрь себя и затем к Богу. Таким образом, есть 
различные пути познания мира: рациональный (этим занимается 
наука) и иррациональный, то есть религиозный, духовный. Как 

видим, эти два пути не исключают, а дополняют друг друга. 
Со времен Джордано Бруно (1548 – 1600) атеистическая 

философия утверждала (без всяких на то оснований), что мир 
бесконечен во времени и в пространстве. Это позволяло обхо-
дить вопрос о возникновении мира. Однако современная космо-
логия опровергла это утверждение, доказав, что Вселенная воз-
никла приблизительно 20 миллиардов лет назад и имеет конеч-
ные размеры. Что было до момента возникновения Вселенной 
(до так называемого Большого взрыва) и что находится за пре-
делами Вселенной – на эти вопросы наука не отвечает, посколь-
ку они лишены научного смысла. Таким образом, вопрос о воз-
никновении мира вообще выходит за рамки науки, поэтому раз-
ногласия здесь возникают не между наукой и религией, а между 
атеистами и верующими. Первые верят в то, что мир возник сам 
по себе или существовал всегда, а вторые – в то, что мир сотво-
рен Богом. 

Русская Православная Церковь за свою тысячелетнюю ис-
торию никогда не вступала в конфликт с наукой. Однако она 
всегда выступала против тех применений науки, которые проти-
воречат христианским заповедям. И сейчас известны ее выступ-
ления против клонирования, эвтаназии и других направлений 

в прикладной биологии, где проявляется кощунственное отно-
шение к священному дару – жизни. Таким образом, Церковь не 
вмешивается в процесс научного познания, но она способна 
подсказать человеку, как правильно распорядиться полученным 
знанием. Сейчас становится ясно, что противоречия между 
наукой и религией во многом надуманны, поскольку их цели 

и области приложения различны. Свидетельство этому – боль-
шое число верующих ученых. Наука изучает то, что постижимо 
с помощью разума и опыта. Религия апеллирует к тому, что 
превосходит разум и не может быть проверено внешним опы-
том, хотя может открываться во внутреннем опыте веры. 



 

123 

Физическое и духовное здоровье как факторы 

жизненного развития человека 

 

Никифорцева Е.С., 
студентка 3 курса СПЭК 

 

Введение 

Люди определяют здоровье по-разному. Спортсмен ска-
жет, что здоровье – это постоянный комплекс упражнений 

и тщательно продуманное питание для поддержания тела в хо-
рошем физическом состоянии. Врач назовет здоровьем отсут-
ствие болезни. Психолог будет утверждать, что здоровье - это 
способность решения эмоциональных проблем и травм. Тем не 
менее, большинство специалистов рассматривают эти и другие 
определения, относящиеся к здоровью, как неполные. Согласно 
их мнению, предупреждение и решение проблем со здоровьем 
требует более точного его определения. 

С современной точки зрения, у здоровья есть несколько 
измерений: эмоциональное, интеллектуальное, физическое, со-
циальное и духовное, каждое из которых способствует благопо-
лучию человека. Для поддержания хорошего здоровья человек 
должен изучить каждое измерение, чтобы прожить жизнь не 
просто долгую, но полную радости во всех смыслах. 

Здоровье – это такой процесс, когда одновременно взаи-
модействуют все сферы жизни человека. Ничто не работает са-
мостоятельно. Организм, разум, настроение, семья, общество, 
страна, место работы, воспитание, убеждения – все это взаимо-
связано. Способ взаимодействия этих аспектов способствует 
обогащению жизни человека, помогает становлению личности, 
а также здоровья. Здоровье означает больше, чем безупречная 
работа организма. Оно подразумевает также умственно-

эмоциональные, интеллектуальные, социальные отношения 

и духовные ценности. 
Здоровье человека 

Здоровье – это первая и важнейшая потребность человека, 
определяющая способность его к труду и обеспечивающая гар-



 

124 

моническое развитие личности. Оно является важнейшей пред-
посылкой к познанию окружающего мира, к самоутверждению 

и счастью человека. Все стороны жизни человека зависит от со-
стояния здоровья организма и масштабов использования его 
психофизиологического потенциала. Существуют различные 
подходы к определению понятия «здоровье». Общее для этих 
определений то, что здоровье понимается как нечто противопо-
ложное болезни. Оно в огромной степени зависит от взаимоот-
ношений человека со средой обитания, обществом и производ-
ственной деятельностью. 

Исходя из этого можно определить здоровье как состояние 
организма человека (его физических и психических качеств), 
обеспечивающее ему возможность активно жить и трудиться 

в различных условиях окружающей среды и противостоять ее 
неблагоприятным факторам. Оно определяет потребности чело-
века, его способность к труду и влияет на гармоническое разви-
тие личности. 

Здоровье – нормальное психосоматическое состояние че-
ловека, отражающее его полное физическое, психическое и со-
циальное благополучие и обеспечивающее полноценное выполне-
ние трудовых, социальных и биологических функций. 

Здоровый и духовно развитый человек счастлив – он от-
лично себя чувствует, получает удовлетворение от своей работы, 
стремится к самоусовершенствованию, достигая неувядающей 
молодости духа и внутренней красоты. 

Существует ряд показателей индивидуального здоровья 
характеризующих состояние человека (табл. 1). 

 

Таблица 1 

 

Показатели индивидуального здоровья 

 

Показатели Характеристика 

Генетические Генотип, отсутствие наследственных дефектов 

Биохимические Показатели биологических жидкостей и тканей 

Метаболические Уровень обмена веществ в покое и после нагрузок 



 

125 

 

Уровень здоровья индивида зависит от генетического 
«фона», стадии жизненного цикла, адаптивных способностей 
организма, степени его активности, а также кумулятивного вли-
яния факторов внешней (в том числе социальной) среды. 

Выделяют несколько видов здоровья: 
физическое; 
психическое; 
нравственное или социальное. 
Физическое здоровье – это естественное состояние орга-

низма, обусловленное нормальным функционированием всех его 
органов и систем. 

Психическое здоровье – это состояние психической сферы 
человека, характеризующееся общим душевным комфортом, 
обеспечивающее адекватную регуляцию поведения и обуслов-
ленное потребностями биологического и социального характера. 
Психическое здоровье зависит от состояния головного мозга, 
оно характеризуется уровнем и качеством мышления, развитием 
внимания и памяти, степенью эмоциональной устойчивости, 
развитием волевых качеств. 

Нравственное здоровье определяется теми моральными 
принципами, которые являются основой социальной жизни че-
ловека, т.е. жизни в определенном человеческом обществе. От-
личительными признаками нравственного здоровья человека 
являются, прежде всего, сознательное отношение к труду, овла-
дение сокровищами культуры, активное неприятие нравов 

Морфологические Уровень физического развития, тип конституции 
(морфотип) 

Функциональные Функциональное состояние органов и систем: 
а) норма покоя; б) норма реакции; в) резервные воз-
можности, 

Психологические Эмоционально-волевая, мыслительная, интеллекту-
альная сферы, тип ВНД, тип темперамента, тип доми-
нирующего инстинкта 

Социально-духовные Целевые установки, нравственные ценности, идеалы, 
уровень притязаний и потребностей, степень призна-
ния. 

Клинические Отсутствие признаков болезни 



 

126 

и привычек, противоречащих нормальному образу жизни. 

Физическое и психическое здоровье необходимо рассмат-
ривать в динамике, а именно как процесс, изменяющийся на 
протяжении жизни человека. Эти виды здоровья во многом за-
висит от наследственности и возрастных изменений, происхо-
дящих в организме человека по мере развития. Они определяют 
способность организма сопротивляться воздействиям вредных 
факторов, которая в свою очередь зависит от генетических осо-
бенностей адаптивных механизмов. 

Физически и психически здоровый человек может быть 
нравственным уродом, если он пренебрегает нормами морали. 
Поэтому социальное здоровье считается высшей мерой челове-
ческого здоровья. Нравственно здоровым людям присущ ряд 
общечеловеческих качеств, которые и делают их настоящими 
гражданами. Согласно современным представлениям, большую 
роль в становлении адаптационных механизмов (примерно на 
50%) играет период раннего развития (до 5–8 лет). Сформиро-
вавшаяся на этом этапе потенциальная способность к сопротив-
лению вредным факторам реализуется и постоянно совершен-
ствуется. Но это лишь задатки, которые необходимо развивать. 

При рассмотрении здоровья широкое распространение в 
настоящее время получил функциональный подход. Его особен-
ность заключается в способности индивида осуществлять при-
сущие ему биологические и социальные функции, например, 
выполнять общественно полезную производственную деятель-
ность. Их утрата является наиболее распространенным и наибо-
лее значимым для человека, социальным последствием болезней 
человека. 

Происхождение болезни имеет два источника: внутреннее 
состояние человеческого организма и внешние причины. Следо-
вательно, для предупреждения болезней есть два способа. Пер-
вый способ это удаление внешних причин, что невозможно, по-
скольку человеку, живущему в обществе, практически не устра-
нить все внешние факторы болезни. Второй способ – оздоровле-
ние, то есть укрепление организма для того, чтобы он был в со-
стоянии нейтрализовать эти внешние причины. Этот способ за-



 

127 

ключается в том, чтобы по мере возможности избегать поводов, 
провоцирующих болезни, и в то же время закалять свой орга-
низм, приучать его приспосабливаться к внешним влияниям, 
чтобы снизить чувствительность к действию неблагоприятных 
факторов. 

Охрана собственного здоровья – это непосредственная 
обязанность каждого. 

Сохранение и воспроизводство здоровья находятся в пря-
мой зависимости от уровня культуры. Культура отражает меру 
осознания и отношения человека к самому себе. В культуре про-
является деятельный способ освоения человеком внешнего и 
внутреннего мира, его формирования и развития. Культура под-
разумевает не только определенную систему знаний о здоровье. 

Здоровье – это естественная, абсолютная и непреходящая 
жизненная ценность, которая занимает верхнюю ступень на 
иерархической лестнице ценностей, а также в системе таких ка-
тегорий человеческого бытия, как интересы и идеалы, гармония, 
красота, смысл и счастье жизни, творческий труд. По мере роста 
благосостояния населения, удовлетворения его естественных 
первичных потребностей (в пище, жилье и др.) относительная 
ценность здоровья все больше будет возрастать. 

Ценность здоровья не перестает быть таковой, даже если 
она не осознается человеком; она может быть и скрытой (ла-
тентной). Ценностный подход требует учитывать мотивационно-

личностное отношение индивида к здоровью, которое выража-
ется не только в форме определенного практического поведения, 
но и в виде психологического контроля. Как показывает практи-
ка, большинство людей ценность здоровья осознают только то-
гда, когда оно находится под серьезной угрозой или почти утра-
чено. 

Противоречия между достижением материального благо-
получия и необходимостью быть здоровым должно решаться на 
пути совершенствования объективных условий жизнедеятельно-
сти людей.  

Но не менее важны собственные установки и стереотипы 
по реальному отношению к своему здоровью как к непреходя-



 

128 

щей ценности. 
Отношение к здоровью обусловлено объективными обсто-

ятельствами, в том числе воспитанием и обучением. Оно прояв-
ляется в действиях и поступках, мнениях и суждениях людей 
относительно факторов, влияющих на их физическое и психиче-
ское благополучие. Отношение к здоровью может быть адекват-
ным, то есть разумным или неадекватным, то есть беспечным. 
Это дает возможность условно выделить два диаметрально про-
тивоположных типа поведения человека по отношению к факто-
рам, способствующим или угрожающим здоровью людей. 

Критерием меры адекватности отношения к здоровью 

в поведении может служить степень соответствия действий и 
поступков человека требованиям здорового образа жизни, а так-
же нормативным требованиям медицины, санитарии, гигиены. 

Отношение к здоровью включает в себя и самооценку че-
ловеком своего физического и психического состояния, которая 
является своего рода индикатором и регулятором его поведения. 
Самооценка физического и психического состояния выступает в 
качестве реального показателя здоровья людей, так как обнару-
жена довольно высокая ступень ее соответствия объективной 
характеристике здоровья. 

Причина несоответствия между потребностью в здоровье 
и ее действительной повседневной реализацией человеком за-
ключается в том, что здоровье обычно воспринимается людьми 
как нечто, безусловно данное, как сам собой разумеющийся 
факт, потребность в котором хотя и осознается, но подобно кис-
лороду, ощущается лишь в ситуации его дефицита. Чем адекват-
нее отношение человека к здоровью, тем интенсивнее забота о 
нем. 

В повседневной жизни забота о здоровье ассоциируется, 
прежде всего, с медициной, лечебными учреждениями и врачеб-
ной помощью. Целостность человеческой личности проявляется, 
прежде всего, во взаимосвязи и взаимодействии психических и 
физических сил организма. 

Факторы, влияющие на здоровье и благополучие 
Среди факторов, влияющих на здоровье человека, веду-



 

129 

щее место занимают физические, духовные и социальные. 
Среди физических факторов наиболее важными являются 

наследственность и состояние окружающей среды. 
Исследования генетики человека свидетельствуют о суще-

ственном влиянии биологических факторов, прежде всего 
наследственного предрасположения, практически на все аспек-
ты состояния физического и психического здоровья. 

Если считать, что суммарный вклад всех вышеназванных 
факторов, определяющих здоровье человека, равен 100%, то из 
всего многообразия компонентов, характеризующих состояние 
его здоровья, можно выделить следующие группы: 

• признаки, определяемые исключительно (на 99%) 
наследственными факторами; 

• признаки, определяемые, прежде всего (на 60% и более) 
наследственным предрасположением и в меньшей степени (до 
40%) поведением человека и другими факторами окружающей 
среды; 

• признаки, определяемые, прежде всего (на 60% и более) 
действием факторов окружающей среды (экологическим и со-
циальным окружением), поведением и силой воли – духовными 
факторами индивидуума. 

К первой группе относятся признаки, изменить которые 
практически невозможно. Например, вы уже знаете, что такой 
признак, как мужской или женский пол у человека, определяет-
ся сочетанием  хромосом в момент оплодотворения. Хирургиче-
ски можно изменить внешнее проявление данного признака, 
сформировав вторичные половые признаки по мужскому или 
женскому типу. В очень редких случаях, при наличии опреде-
ленных показаний, это делается. Но генетический пол такого 
человека изменить невозможно. 

В настоящее время врачам известно более 3,5 млн. 
наследственных заболеваний, развитие которых на 99,9% пред-
определяется генетически в момент зачатия. Даже самые благо-
приятные условия жизни не предотвратят их развитие у ребенка. 
К счастью для человечества, в большинстве случаев все так 
называемые наследственные болезни встречаются крайне 



 

130 

редко – с частотой 1 случай из 10000 рождений и даже реже. 
Так, например, при такой наследственной болезни, как ге-

мофилия (известная вам из истории: ей страдал единственный 
сын последнего российского императора – царевич Алексей), 
можно лишь облегчить страдания больного ребенка, продлить 
его жизнь, сделать ее более безопасной. Поэтому основная зада-
ча каждого человека, ответственно относящегося к своему здо-
ровью и желающего иметь здоровых детей, – избежать рожде-
ния больного ребенка. Это можно сделать, только зная свою ро-
дословную. В случае если в семье уже были наследственные 
болезни (среди других детей или более даль них родственни-
ков), необходимо вовремя, до наступления желанной беремен-
ности, обратиться к врачам-генетикам за консультацией. 

Ко второй группе относятся такие признаки, как рост, 
масса тела, цвет волос и многие другие. Согласно оценкам экс-
пертов международных организаций (ВОЗ, НКДАР, ООН и др.), 
большинство людей – до 60% населения во всех развитых стра-
нах мира, в том числе и в России, – страдают всего от 25 видов 
болезней. Эти болезни (гипертония, сахарный диабет, язвенная 
болезнь и др.) называют широко распространенными или муль-
тифакториальными (многофакторными), поскольку они на 60% 
и более определяются наследственным предрасположением. 
Кроме наследственной предрасположенности, на развитие этих 
признаков и заболеваний, на степень их проявления влияют со-
стояние окружающей среды и образ жизни человека. 

Даже самые здоровые жизненные привычки не могут пол-
ностью компенсировать воздействия на человека загрязненного 
воздуха или воды, наличие инфекций или мощного излучения. 
Признаки и заболевания, вызываемые действием этих факторов, 
относятся к третьей группе. 

Духовные факторы также являются важными компонен-
тами здоровья и благополучия. Это – понимание здоровья как 
способности к созиданию добра, самосовершенствованию, ми-
лосердию и бескорыстной взаимопомощи.  Это и создание уста-
новки на здоровый образ жизни. Необходимо отметить, что по-
будить людей вести здоровый образ жизни – трудная задача. 



 

131 

Знать, что такое здоровый об раз жизни, – это одно, а вести его – 

совсем другое. 
Человек склонен повторять те виды поведения, которые 

приносят удовольствие. Так, зачастую вредные для здоровья 
действия могут дать на короткое время довольно приятные 
ощущения. Вы бор в пользу здорового образа жизни требует 
высокого уровня понимания и заинтересованности. Таким обра-
зом, духовный фактор во многом зависит от индивидуального 
образа жизни. 

Социальные факторы также значительно влияют на здо-
ровье и благополучие каждого из нас. Уровень благополучия, 
а, следователь но, и здоровья в этом случае может быть высоким 
тогда, когда человек имеет возможность для самореализации, 
когда ему гарантированы хорошие жилищные условия, меди-
цинское обслуживание и образование. 

 

Заключение 

 

Здоровый образ жизни – это система поведения человека, 
обеспечивающая ему физическое, духовное и социальное благо-
получие в реальной окружающей среде (природной, техноген-
ной и социальной) и активное долголетие. 

Здоровый образ жизни создает наилучшие условия для 
нормального течения физиологических и психических процес-
сов, что снижает вероятность различных заболеваний, увеличи-
вает продолжительность жизни человека и его работоспособ-
ность. 

При таком образе жизни, когда человек своим поведением 
наносит ущерб здоровью, нормальное течение физиологических 
процессов затруднено. Следовательно, жизненные силы орга-
низма в основном расходуются на компенсацию того вреда, ко-
торый человек наносил здоровью своим поведением. При этом 
увеличивается вероятность заболеваний, происходит ускоренное 
изнашивание организма, а продолжительность жизни сокраща-
ется. 

Каждый человек индивидуален и неповторим. Наслед-



 

132 

ственные качества, стремления человека и его возможности ин-
дивидуальны. В определенной степени окружающая человека 
среда носит индивидуальный характер (дом, семья и т.д.). Зна-
чит, система его жизненных установок и реализация замыслов 
носят личностный характер. Все могут не курить, но многие ку-
рят. Все могут дружить со спортом, но занимается им сравни-
тельно мало людей.  Все могут соблюдать рациональный режим 
питания, но делают это единицы. 

Список литературы 

 

1. Байер К., Шейнберг Л. Здоровый образ жизни: Пер. 
с англ. – М.: Мир, 1997. 

2. Воробьев В. И.. Слагаемые здоровья. – М., «Физкульту-
ра и спорт», 2005. 

3. Куценко Г. И. , Новиков Ю. В.. Книга о здоровом образе 
жизни. – СПб., 2002. 



 

133 

Подростковый суицид 

 

Козлова Дарья,  
обучающаяся 10 класса МБОУ СОШ № 8 с углублённым 

изучением иностранных языков г. Смоленска 

 

Одна из актуальных проблем современного российского 
общества – совершение суицидов среди молодого поколения. 
Когда я выбрала тему «Подростковый суицид», я даже не пред-
ставляла, насколько она актуальна в современном обществе. 
Но события февраля заставили меня задуматься более серьезно 
и исследовать эту проблему на более глубоком уровне. 

На 2010 г. – Россия на первом месте по подростковому 
суициду в мире (1576 случаев подросткового суицида; 3000 – 

незавершенных суицидов). 
Приступая к работе, я поставила перед собой цель: иссле-

дование проблемы подросткового суицида в современном обще-
стве. Отсюда вытекают задачи: 

1) выяснить причины подросткового суицида; 
2) предложить меры профилактики подросткового суици-

да. 
Согласно общероссийской статистике, в стране ежегодно 

совершают самоубийства до 2 тыс. детей и подростков. Частота 
подростковых суицидов составляет 19–20 случаев на 100 тыс. 
человек. По этим печальным показателям Россия занимает тре-
тье место в Европе и одно из первых в мире. 

Основной возраст малолетних самоубийц – 15–16 лет. 
В 80% случаев это дети из полных семей, средне или даже хо-
рошо обеспеченных. Зачастую не единственные в семье. Только 

7% подростков, которые совершили суициды, состояли на про-
филактическом учете в подразделениях по делам несовершен-
нолетних. То есть в большинстве своем самоубийства соверша-
ют нормальные, социально адекватные дети из условно благо-
получных семей. Волна детских самоубийств потрясла Россию 

в феврале 2012 года. 
1 февраля в Якутске повесился 13-летний ученик седьмого 

http://www.newsru.com/russia/09feb2012/podr.html


 

134 

класса Айсхан Слепцов. 
7 февраля в городе Лобне Московской области две 

школьницы – 14-летние Лиза Пецыля и Настя Королева – 

спрыгнули с крыши 14-этажного жилого дома. 
8 февраля 14-летний Саша Филипьев выпрыгнул из окна 

своей квартиры на 17-м этаже жилого дома. 
11 февраля 15-летняя московская школьница Диана Сива-

кова выбросилась с 23-го этажа высотного дома. 
13 февраля повесился одиннадцатиклассник Дима Кожев-

ников из Томской области.  
15 февраля 15-летняя Елена Графская выпрыгнула с 16-го 

этажа.  
16 февраля 13-летняя Катя Тарасова выбросилась из окна 

своей квартиры на 8-ом этаже.  
Что такое суицид 
Самоубийство – целенаправленное лишение себя жизни, 

как правило, добровольное (хотя бывают и случаи вынужденно-
го самоубийства) и самостоятельное (в некоторых случаях осу-
ществляется с помощью других людей). Является одной из 
наиболее крайних форм отклоняющегося (девиантного) поведе-
ния. 

Причины подросткового суицида 
1. Отсутствие духовного образования. 
2. Равнодушие и жестокость в семье. 
3. «Зона отчуждения» в школах. 
4. Виртуальная жизнь. 
5. Нейропрограммирование подростков в сети Интернет. 
6. Неразделенная любовь. 
7. Личностные факторы. 
Отношение Русской Православной церкви к суициду 
Русская Православная церковь не отпевает самоубийц. 

Тут несколько аспектов. 
Первый – человек приходит в этот мир только по воле 

Божией, и, если человек совершает самоубийство, он идет про-
тив Бога. Душа такого человека сразу попадает в ад на вечные 
муки. Когда большинство людей были глубоко религиозны, не 

http://www.newsru.com/russia/07feb2012/devochki.html
http://www.newsru.com/russia/08feb2012/kids.html
http://www.newsru.com/russia/11feb2012/suisidegirl.html


 

135 

было проблемы суицида. 
Второе – человек, совершающий самоубийство находится, 

как правило, в грехе уныния. 
Третье – суицид – это убийство. И если человек, совер-

шивший любой грех, может покаяться, то самоубийца – уже нет. 
Одна из причин самоубийств – люди не умеют молиться 

и не научили этому своих детей. Человеку, который остался 
один в безнадежной ситуации, некуда идти. И только право-
славная вера призывает: обратись к Богу, ты не один во Вселен-
ной. 

Если родители – православные, они учат детей с двух лет 
заповедям Божьим. И перед ними проблема подросткового суи-
цида не встает. 

 

Выводы 
1. Подростковый суицид – одна из самых глобальных 

проблем общества. В современном мире молодые люди часто 
чувствуют себя одинокими, не имеют возможности поделиться 
своими проблемами с близкими людьми, потому что считают, 
что таковых нет. Воспитанные вне Церкви, не имея духовного 
образования, но испытывающие постоянное давление, загнан-
ные стрессами, они попадают, как им кажется, в тупик, из кото-
рого есть только один выход: уход из жизни. 

2. Подростки все больше времени проводят за компьюте-
ром: сидят в социальных сетях, играют в виртуальные игры. 
В Интернете, где кумиры оказываются совсем рядом, а само-
убийство звезд кажется красивым и романтичным, стираются 
грани виртуальным миром и реальностью. И тогда шаг с крыши 
становится таким же простым, как клик компьютерной мыши. 

3. Подросткам нужна опора и поддержка семьи, которая 
должна быть надежным тылом и стать проводником между вир-
туальной и реальной жизнью. Если близкий человек, мама или 
папа, не готов стать таким проводником, то последствия могут 
быть непредсказуемыми. 

4. Современное общество совершенно не готово к реше-
нию этой проблемы. Не существуют четких механизмов предот-



 

136 

вращения суицида. Психологическим службам разных уровней 
предстоит большая работа по разработке новых и усовершен-
ствованию уже известных способов работы с подростками 

и их родителями. 
5. Подростковый суицид – реакция подростков на «боль-

ное» общество, на недетские проблемы в нем. 
В ходе работы над рефератом я разработала меры профи-

лактики для современных подростков. 
Меры профилактики 

1. Подросткам необходимо иметь духовное образование, 
знать, что есть Творец, Который всегда ждет заблудшего, 
несчастного для исцеления и возвращения к нормальной жизни. 

2. Подросткам нужна опора и поддержка семьи.  
3. Создать федеральную детскую психологическую служ-

бу помощи. 
4. Уполномоченный по правам ребенка в каждой школе 

(омбудсмен). 
5. Круглосуточный телефон доверия. 
6. Работа со СМИ. 
7. Создание системы этапной помощи детям и подрост-

кам, которые имеют суицидальные наклонности (медицинская 
помощь). 



 

137 

Роль Русской Православной Церкви в войне 1812 года 

 

Бочаров Д., Иванов А. 
студенты 1 курса САК имени Е.Г. Трубицына 

Введение 

В современной России Русская Православная Церковь иг-
рает в жизни молодёжи незначительную роль. Студенты 1 курса 
Смоленского автотранспортного колледжа на вопрос: «Играет ли 
какую-нибудь роль Русская Православная Церковь в жизни со-
временной молодёжи?» ответили: «да» – 47%, «нет» – 44%, «для 
кого как» – 5%, «возможно» – 4%. 

Только 11% ходят в церковь чаще, чем раз в полгода, 23% 
опрошенных допускают, что молодёжь можно воспитывать на 
основах православия, лишь 56% обучающихся считают, что Рус-
ская  Православная Церковь может стать опорой для России 

в тяжёлые времена. Отдаление от церкви очевидно. Однако это 
отдаление произошло не так давно. 

Во все века Русская Православная Церковь благословляла 
своих сынов на защиту Отечества, на борьбу за свободу и неза-
висимость Родины. Так было и после вторжения в пределы Рос-
сии 600-тысячной армии Наполеона, грозящего своей непобеди-
мостью. 

Мы попросили студентов колледжа привести пример из 
истории, где Русская Православная Церковь или отдельный 
священнослужитель повлияли на ход событий, и  получили сле-
дующие результаты: не смогли привести примера – 78%, вспом-
нили: о крещении Руси – 9%, о примерах в годы Великой Отече-
ственной войны – 5%, о значении икон и летописей – 4%,  о рас-
коле церкви и его последствиях – 4%.  

Как выяснилось, о роли Русской Православной Церкви 

в годы Отечественной войны 1812 года никто из опрошенных не 
вспомнил либо не знает. Поэтому данный вопрос просто необхо-
димо рассмотреть. 

I. Материальный вклад православной церкви 
Уже с 17 июля 1812 г. по инициативе Святейшего Синода 

от церквей стала поступать материальная помощь: из прибыли 



 

138 

от продажи свечей, от епархиальных архиереев, монастырских 
настоятелей и прочего духовенства Церковь собрала более 900 
тыс. руб. и почти тонну серебра. В связи с началом массового 
формирования народного ополчения 1,5 млн. рублей из обще-
церковной казны пошли на оснащение полков.  

Святейший Синод разрешил низшим священнослужите-
лям и семинаристам вступать в полки народного ополчения. Они 
получали из церковной кошельковой суммы пособие на одежду 
и продовольствие. 

II. Духовный вклад православной церкви, призыв 

к защите Родины 

Церковь была единственной в то время силой, способной 
вдохновить православный народ России всех сословий на борь-
бу с врагами. В 1812 году десятки миллионов подданных Рос-
сийской империи были крестьянами, большинство были негра-
мотными. Только священнослужители могли доходчиво объяс-
нить опасность нашествия наполеоновских полчищ. В отрядах 
народного ополчения и в регулярной армии назначались свя-
щенники. Солдатам объяснялся священный характер войныв 
защиту Отечества, которую благословляет Бог, помогающий 
правому. К противнику учили относиться по-христиански: по-
верженному врагу даровать пощаду, к иноверческим храмам 
проявлять уважение, не заниматься грабежом, ибо воровство – 

это преступление, не совместимое с высоким званием воина 
Русской армии. Церковь укрепляла моральный дух Русской ар-
мии,  повышая ее боеспособность. 

III. Военные священники 

Обер-священником, руководителем военного духовенства 
Российской Империи, с 1807 г. был протоиерей Иоанн Держа-
вин. В 1812 г. в ведомстве армейского духовенства состояло 240 
человек. В каждом полку был свой военный священник, своя 
походная церковь и, как правило, своя чтимая икона, покрови-
тельница воинской части.   

Василий  Васильковский - священник 19-го Егерского 
полка 24-й пехотной дивизии 6-го корпуса 1-й Западной армии 
стал первым в истории России кавалером ордена Святого Геор-



 

139 

гия Победоносца - высшей военной награды того времени. 
В бою под Витебском он проявил бесстрашие, поддерживая бое-
вой дух егерей, несмотря на то, что был ранен, а потом контужен 
от удара пули. Отличился пастырь и в бою под Малоярославцем. 
Полковой священник с крестом в руке воодушевлял идущих 

в атаку. По ходатайству М.И.утузова Александр I повелел награ-
дить батюшку за неустрашимость и ревностную службу. 

VI. Иконы в войне 1812 года 

В 1812 году, во время нашествия французов, икона «Оди-
гитрия» вынесена из Смоленска и доставлена в Москву. Жители 
Москвы при виде великой святыни падали на колени. После Бо-
родинской битвы в Лефортовский дворец, где лежали раненые 
воины, 31 августа преосвященный Августин отправил чудотвор-
ные иконы Иверскую и Смоленскую. Стоны прекратились. За-
быв боль своих ран, солдаты с умилением и слезами смотрели 
на иконы. Перед занятием Москвы французами, Смоленская 
икона была вывезена в Ярославль. После войны икона возвра-
щена в Смоленск. С 1941 года судьба святыни неизвестна. 

В Смоленске прославилась и другая икона «Смоленской» 

Пресвятой Богородицы, написанная в 1602 году. В 1812 году во 
время Отечественной войны эта икона находилась в 3-й поход-
ной дивизии А.П. Ермолова. Перед нею служили молебны после 
каждой победы, перед нею же М.И. Кутузов со всем войском 
молил Богоматерь о помощи и спасении России. Накануне зна-
менитой Бородинской битвы икону носили по всему лагерю для 
укрепления и поддержки мужества русских воинов. После осво-
бождения от неприятеля икона была возвращена в Смоленск.  

Заключение. 
По благословению Святейшего Патриарха Московского 

и всея Руси Алексия II с 1997 года ежегодно 25 декабря в храме 
Христа Спасителя совершается молитвенное поминовение вое-
начальников и воинов, павших в Отечественной войне 

1812–1814 годов и всех погибших. 
 

 

 



 

140 

Список литературы: 
 

1. Война и мир 1812 год / Материалы всероссийской науч-
ной конференции. – Смоленск: Свиток, 2009. – 256с. 

2. Грачев, В.И. Смоленск и его губерния в 1812 году / 
В.И. Грачев. – Смоленск: Свиток, 2008. – 192с. 

3. Исторический альманах 1812 год. Вып.1. – Смоленск: 
Стиль, 2005. – 184с.  

4. Исторический альманах 1812 год. Вып.2. – Смоленск: 
Стиль, 2006. – 228с. 

5. Крылов, Н.С. Армейское духовенство в войне 1812 г. // 
Бомбардир. 2000. № 10. С. 75-79. 

6. Смирнов, А. С крестом в руке впереди полка // Наука 

и религия. 1991. № 9. 
7. Тарле, Е.В. Нашествие Наполеона на Россию. 1812 год 

/ Е.В. Тарле. – М.: Военное издательство, 1992. – 304с. 
8. Христолюбивое воинство. Православная традиция 

Русской Армии. Российский военный сборник. М., 1997. Вып. 
12. 



 

141 

Материальные и духовные потребности современной 
личности как части глобального сообщества 

 

Фомченков В.С. 
студент 2 курса САК имени Е.Г.Трубицына 

 

Глобализация – процесс всемирной экономической, поли-
тической и культурной интеграции и унификации. Это ком-
плексный и системный процесс, последовательно изменяющий 
все без исключения параметры социальной структуры общества. 
Принимая неотвратимость самого явления, необходимо всё же 
различать его положительные и отрицательные стороны, нахо-
дить возможность снижения его негативного влияния на изме-
няющийся социум и жизнь каждого человека. Архиерейским 
Собором Русской Православной Церкви (13–16 августа 2000) 
было отмечено следующее: «Признавая неизбежность и есте-
ственность процессов глобализации, во многом способствую-
щих общению людей, распространению информации, эффек-
тивной производственно-предпринимательской деятельности, 
Церковь в то же время обращает внимание на внутреннюю про-
тиворечивость этих процессов и связанные с ними опасности». 

Процесс глобализации приводит к перераспределению 
рынков сырья и рабочей силы, а значит – интенсификации ми-
грационных процессов, ускоряющейся урбанизации, смешению 
и столкновению национальных культур, религий и этносов. 
Происходит коренное преобразование уклада и образа жизни 
людей, изменяется их ментальность, социальное поведение. 
Традиционные системы ценностей расшатываются,  перестают 
выполнять защитные функции, и, формируясь в условиях дегу-
манизации современного общества, личность приобретает 
агрессивно-потребительскую структуру. Духовность и нрав-
ственность из этой структуры исключаются. «В итоге наблюда-
ется стремление представить в качестве единственно возможной 
универсальную бездуховную культуру, основанную на понима-
нии свободы падшего человека, не ограничивающего себя 

ни в чем, как абсолютной ценности и мерила истины» (тот же 

http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%98%D0%BD%D1%82%D0%B5%D0%B3%D1%80%D0%B0%D1%86%D0%B8%D1%8F
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A3%D0%BD%D0%B8%D1%84%D0%B8%D0%BA%D0%B0%D1%86%D0%B8%D1%8F


 

142 

источник). Попытки заполнить пустоту, образованную отсут-
ствием духовной жизни, принимают самые различные формы: в 
ход идёт замена действительности виртуальной реальностью, 
организация или провоцирование ярких событий, наполненных 
острыми ощущениями («экстрим»), уход в мир фантазий (мифо-
творчество, наркотическая и алкогольная эйфория). Но любая из 
этих форм приводит лишь к разрыву общественных связей, оди-
ночеству, саморазрушению, представлению об абсурдности че-
ловеческой жизни. Очевидно, что один из способов преодоления 
кризиса – обращение к религии, где самоотчуждению и дегума-
низации противостоят ценности, основным содержанием и це-
лью которых является духовность, а ее главный ориентир – 

нравственность. 
Наше поколение ступает на жизненный путь в условиях 

быстро и кардинально изменяющегося, порой очень жестокого 
мира. У нас на глазах этот мир отвергает жизненный опыт, 
накопленный не только нашими далёкими предками, но даже 
нашими родителями. Оценивая происходящее, мы понимаем, 
что Православие – один из незыблемых столпов нашей жизни, 
правоту которого не смогли опровергнуть ни прошедшие тыся-
челетия, ни войны, ни революции. Думается, и глобализация не 
отменит его духовных и нравственных  достижений. Правосла-
вие для нас – возможность определить свои отношения с Богом, 
то есть осознать ответственность за свою жизнь перед собой, 
перед своей семьёй, перед своим народом. Изучая отношение 
своих сверстников к вопросам веры и религии, мы убедились, 
что большая их часть (около 85%) признает положительное вли-
яние православных традиций на процесс формирования лич-
ностных качеств человека, хотя верующими назвали себя только 
76% респондентов. 

Большая часть студентов колледжа воспитывалась в семь-
ях, где Православие  играет роль инструмента передачи духов-
ного наследия от поколения к поколению (старшие родственни-
ки (67% опрошенных) придерживаются православных традиций, 
а у 10% – являются глубоко верующими людьми). Надеемся, 
дети нынешних детей тоже будут включены в эту систему, объ-



 

143 

единяющую многие поколения русских людей. Надежду эту 
поддерживают результаты ответа на вопрос: «Каково Ваше от-
ношение к Православию?» Позитивное отношение уже сейчас 
продемонстрировало 55% анкетируемых, 30% пока придержи-
вается нейтральной позиции, но это неудивительно: в большин-
стве случаев, к вере люди обращаются в более сознательном 
возрасте.  

Осталось оценить значение  Православия в  общенацио-
нальной жизни русского народа, ибо здесь усматривается ещё 
одна проблема, пришедшая вслед за глобализацией общества. 
Проблему эту обозначают как взаимодавление «культурных ци-
вилизаций». Культурологи очень часто связывают проявление 
глобализации с вестернизацией культуры, как следствием аме-
риканской экономической экспансии.  

В России, в силу значительной ослабленности социальной 
структуры общества, большинство глобалистических тенденций 
активно реализуют себя в их яркой «гибридной» форме, поэто-
му сейчас особенно остро стоит вопрос сохранения культурного 
наследия. И «не только в виде создания разного рода памятни-
ков и документов культуры (хотя и их тоже), а прежде всего 

в качестве «хранилищ» живых ценностей, в том числе и в их 
деятельностных вариантах» (Н.Е. Покровский, доктор социоло-
гических наук). 

Российская молодежь осознаёт себя частью своего народа 
(52%), признает существование особой, русской ментальности, 
стремится сохранить свои исторические корни (44%), испыты-
вает гордость за высочайшие достижения русской культуры 

и считает необходимым сберечь её особенности в условиях 
наступления глобализации (49%). Документ, принятый Архи-
ерейским Собором Русской Православной Церкви (13–16 авгу-
ста 2000), полностью созвучен нашим устремлениям: «При про-
ведении политики, связанной с принятием обязывающих меж-
дународных соглашений и действиями международных органи-
заций, правительства должны отстаивать духовную, культурную 
и иную самобытность стран и народов, законные интересы гос-
ударств». 



 

144 

Становление личности: 
внешние проявления внутреннего выбора 

 

Шаклин М.А., Кутузов Д.А., 
студенты 2 курса САК имени Е.Г. Трубицына 

 

Система современного образования породила некоторый 
искусственный процесс становления человека: выйдя из семьи, 
он должен в течение длительного времени обретать общеприня-
тый уровень знаний, профессию для того, чтобы стать полно-
правным членом общества. Именно в промежутке между дет-
ством и взрослостью, когда молодой человек становится студен-
том, и возникает потребность к самоутверждению, поиску еди-
номышленников, необходимость определить своё место в этом 
мире и уверовать в свои силы. 

Так что молодежную субкультуру в настоящий момент 
нужно рассматривать, прежде всего, как одну из форм социали-
зации человека. Общность с единомышленниками дает молодо-
му человеку ощущение силы, которого он не имеет в одиноче-
стве, удовлетворяет потребность молодых людей в общении, 
спорте, творчестве, да и просто в отдыхе. Молодые люди дви-
жимы стремлением преодолеть рамки времени и пространства, 
социального положения, способностей, которые выпали челове-
ку от рождения: молодые люди, совершенно не успешные и сла-
бые в большом мире, в субкультуре могут стать героями или 
получить признание.  

В основе субкультур лежат не только музыкальные стили 
или специфические увлечения, но и различные философии, по-
литические взгляды. Представители субкультур отличаются от 
других людей своими взглядами на стиль одежды, искусство, 
моральные ценности. Они стремятся подчеркнуть свою обособ-
ленность, «элитарность» и, кажется,  составляют относительно 
небольшую группы людей. Однако недооценивать влияние этой 
части людей на происходящее вокруг – легкомысленно. 

Уровень современной нравственности тесно связан с той 
борьбой, которая началась примерно пятьдесят лет назад. Бунт 



 

145 

шестидесятых продолжается, но не в уличных сражениях, 
не в бое витрин, а во внешнем виде – в костюме и поведении. 
Своим внешним видом молодые люди заявляют, что они родом 
из другого мира с совершенно иными ценностями и понятиями 
о норме. В этой манифестации есть вызов, немой крик с угрозой 
разрушить все то, с чем она не согласна.  

Стремясь свергнуть диктат взрослых – родителей, учите-
лей правительств – молодые люди не замечают, как пассивное 
сопротивление, стремление к возможности самоопределения, к 
справедливости, перерастает в бунт: агрессивный, порой уни-
чтожающий не только все окружающее, но и самих бунтарей, 
что двигатель этого бунта – присущая каждому новому поколе-
нию самонадеянность. Очень редко представители молодежных 
культур способны внятно объяснить идеологическую основу 
движения. Чаще всего основой молодежных течений является 
утопия – представление о возможностях некой группы людей 
объединиться и совместными усилиями перевернуть окружаю-
щий мир. Рассматривая различные субкультуры, убеждаешься 

в этом снова и снова. 
«Готов» по названию можно принять за субкультуру, ори-

ентированную на память о германских племенах готов, которые 
стали основой германской нации. Многих романтичных моло-
дых людей заманивает эстетика – строгие красивые одежды, 
философская направленность, благородство и аристократизм. 
Но это лишь форма, сутью является тупик. На деле мы видим 
лишь игру в вампиров-полумертвецов, пришельцев преиспод-
ней, самым дорогим местом для которых являются кладбища. 
Не редки в этой субкультуре самоубийства, ведь ценности этой 
субкультуры ориентированы не на жизнь, а на смерть, на ожи-
дание ее пришествия. «Готы» соответственно ненавидят мир как 
Божие творение и готовятся ко встрече с демонами, так как уже 
при жизни согласились отчасти принять их природу, изображая 
из себя вампиров. Очарование заканчивается разочарованием. 

В среде российской молодёжи, кроме «готов», прочно 
обосновались агрессивные «скинхеды», депрессивные «эмо», 
«киборги», стремящиеся стереть с человека присущий ему образ 



 

146 

Божий. Эти  молодежные сообщества делают все, чтобы пору-
гать человеческое достоинство, своё или чужое, принизить его, 
культивируя нормальное восприятие пороков. Эти люди не ду-
мают о том, что являются пешкой в игре жизни и смерти, кото-
рая испокон века ведётся между добром и злом. 

Есть ли сила, способная противостоять тлетворному влия-
нию деятелей подобного рода «культуры» на наших сверстни-
ков? Кто покажет безопасный путь становления личности? Ка-
кая субкультура ценит проявление силы и красоты не только 
внешней, но и душевной? Ответ напрашивается сам собой. 

Является ли Православие субкультурой? Если смотреть 
отвлеченно и субкультуру понимать в широком социальном 
смысле, то вполне можно сказать, что в современном россий-
ском обществе Православие – одна из субкультур.  

Но с содержательной точки зрения мы не можем говорить 
о Православии как о субкультуре. Православие – это христиан-
ство, проявившее себя через культуру и тем повлиявшее на раз-
витие многих местных культур, которое трудно отождествить не 
только с какой-либо субкультурой, но и культурой вообще, в 
силу его универсальности и внекультурности, точнее даже 
надкультурности. 

По результатам анкетирования студентов Смоленского ав-
тотранспортного колледжа им. Е.Г. Трубицына, можно сделать 
вывод о том, что большинство студентов первого и второго кур-
сов относят себя к верующим людям и понимают, что Право-
славие – это не субкультура, а основа нашей общей многовеко-
вой национальной культуры. Влияние православных традиций, 
культивируемых в русских семьях, является прививкой против 
вредного влияния агрессивной внешней среды. Результаты ан-
кетирования студентов колледжа показывают, что, несмотря на 
симпатию отдельных студентов к различным субкультурам, 
большинство выражает по отношению к ним явную неприязнь. 



 

147 

Музыкальная культура 

и духовно-нравственное просвещение школьников 

 

Гришутина Ю.А., 
студентки 3 курса СПК 

 

Развитие музыкального искусства всегда определялось 
тем, как воспринимал человек окружающий мир, людей, самого 
себя, какие нравственные принципы руководили его поступками 
и какие идеалы, чувства, мысли вдохновляли его творчество. 
Часто пытаясь вникнуть в логику музыкальных образов, мы об-
ращаемся к библиографическим подробностям жизни компози-
тора, дающий ключ к пониманию смысла его сочинения. Но 
есть в истории русской культуры особая область музыки, непод-
властная размышлениям о вкусовых пристрастиях или жизнен-
ных ориентирах автора. Эта музыка родилась в православном 
храме и получила название богослужебного пения. Вдохновлен-
ные христианским мироощущением, храмовые песнопения яв-
ляются самым древним видом русского профессионального му-
зыкального искусства. Впрочем, в древности эту музыку искус-
ством не считали, но видели в ней способ общения с Богом – 

молитву, то явную, хранимую в душе каждого человека. 
Ф.М. Достоевский выражением «красота спасет мир» го-

ворил о внутренней, сердечной красоте человека, подразумевая 
православную идею спасения мира через восстановление в че-
ловеке образа Божия. Согласно Священному Писанию, человек 
– образ и подобие Божие, поэтому основная задача образования 
и воспитания – воссоздать этот образ, облагородить сердца вос-
питанников, развить у них стремление к совершенству. Вопрос 
нравственного и музыкально-эстетического воспитания моло-
дежи является вопросом первостепенной важности. Огромное 
эмоциональное и воспитательное воздействие на развивающего-
ся человека в семье, школе и обществе оказывает музыка. 

Становление музыкальной культуры личности, а через нее 
– художественной, эстетической и общей духовной культуры 
должно начинаться в раннем детстве, когда у ребенка еще не 



 

148 

сложились интересы, привычки, вкусы, которые нужно ломать 
или перестраивать.  

В еще не столь отдаленные времена, когда музыкальная 
культура была неотъемлемой частью признанных обществом 
духовных ценностей, дети, несмотря на разницу сословий, по-
лучали богатые, разнообразные музыкальные впечатления. 
В быту ребенок слышал колыбельные песни матери, народную 
музыку, среди которой он рос. Все народные праздники, обряды 
сопровождались пением, танцами, звучанием народных инстру-
ментов. Детей обучали игре на музыкальных инструментах. 

Большое влияние на формирование начал музыкальной 
культуры оказывала религия. С детства ребенок слышал музыку 
в церкви во время торжественной, величественной службы, в 
атмосфере всеобщего внимания. Эмоциональные впечатления от 
музыки углублялись и усиливались самим таинством духовно-
сти, которую проповедовала церковь. 

Великая русская поэзия и музыка были порождением ис-
тинного чувства христианской любви, восторга, умиления. От 
созерцания Божией красоты взволнованное и вдохновенное 
сердце русского человека начинало петь. Оно воспевало и сла-
вило Творца и Его творение. Именно пение под воздействием 

Божией Благодати признается в народе особым даром Божиим 

и имеет большое значение в музыкально-эстетическом развитии 
и воспитании детей. 

Музыкальное образование в России когда-то было совсем 
иным. В основании лежала, прежде всего, практика церковного 
пения. В любом учебном заведении - от приходской школы до 
губернской гимназии изучался весь годовой круг православного 
богослужебного пения. Хоровое пение было обязательной ча-
стью образования, живым, насущным деланием каждого учени-
ка. Эту музыку он слушал еженедельно на церковных службах, 
сам пел в школе и на клиросе, она была частью его жизни. Но на 
уроках пения не ограничивались одной только церковной музы-
кой, изучались также народные песни и, собственно, детские 
песни. 

Главной задачей детской музыки считали: «развитие в де-



 

149 

тях духовного мира, чувства изящного, способности восприни-
мать возвышенное, благородное», боялись «порчи вкуса, 
чувств» и старались «беречь» от всякого мелкого, площадного, 
заурядного. 

Практический опыт показывает, что при интегрированном 
подходе, изучая народный и современный фольклор, церковную 
и классическую музыку, воспитанники проникаются ощущени-
ем ответственности, ценности своей жизни и жизни окружаю-
щих, научаются высокой нравственности и красоте человече-
ского общения, развивают певческие навыки: учатся естествен-
но и правдиво передавать в звуке тончайшие оттенки человече-
ского настроения, что является высшей трудностью и высшей 
степенью вокального мастерства; развивают музыкальный слух, 
чувство ритма, память, дикцию и культуру речи. Умение 

и навыки учащихся будут базироваться на здоровых музыкаль-
но-поэтических образцах, что обеспечит их нравственную 

и этическую ориентацию в потоке музыкальной информации. 
По мысли В.В. Медушевского, надежным ориентиром на 

пути культурных преобразований нашего общества является 
концепция православного музыкального образования, т.к. рас-
певы Русской Православной Церкви способны облагородить, 
возвысить сердце, душу и разум поющих и слушающих над 
всем земным, примирить человека с бедой, облегчить скорби 

и согреть сердце небесною благодатью. 
При работе с детским хором не должно ставиться во главу 

угла только воспитание вокальных средств учащихся. Наряду с 
этой задачей и неразрывно с нею идет работа и по линии разви-
тия музыкального слуха, чувства ансамбля, ритма и пр. И все 
это, вместе взятое, является средством для достижения опреде-
ленной цели. Цель эта – дать возможность детям посредством 
самого доступного для них инструмента – голоса – приблизить-
ся к музыке настолько, чтобы быть не только пассивным, или 

в лучшем случае, активным слушателем, но активным исполни-
телем. 

Специфика церковно-хорового пения заключается в том, 
что по своей сути оно является а капельным. Пение а капелла 



 

150 

(«без сопровождения») по праву считается самым совершенным 
типом хорового искусства, в котором свойства и качества голо-
сов показываются в чистом виде, не будучи прикрытыми или 
заглушенными инструментальными тембрами или смешанными 
с ними. Пение без сопровождения, как высшая форма хорового 
искусства, предъявляет прежде всего к дирижеру большие и не-
сколько иные по своей специфике требования, чем при пении 

с сопровождением. 
Для церковного пения характерны умеренная сила голоса, 

так как «бесчинный вопль» на клиросе недопустим, как несоот-
ветствующий стилю церковного пения. Вокальность духовных 
песнопений определяется певучестью церковно-славянского 
языка, а тексты богослужебных песен, отличающиеся глубиной 
духовного содержания, настраивают душу поющих на такое со-
стояние, в котором легко петь. Все это создает такие условия 
для голоса, при которых происходит естественная настройка 
голосового аппарата на правильно-координированную его рабо-
ту, осуществляется как бы саморегуляция голоса в процессе пе-
ния, что благотворно сказывается на его развитии и способству-
ет быстрому закреплению вокальных навыков. В изучении цер-
ковных песнопений должен соблюдаться постепенность перехо-
да от одноголосного к многоголосному пению. 

Таким образом, усвоение учащимися вокально-хоровых 
навыков – это не процесс технического обучения, а результат 
систематической длительной работы над разнообразным по со-
держанию и форме песенным материалом репертуара. 

Современная музыкальная жизнь многогранная и чрезвы-
чайно противоречива. Ребенка с раннего детства окружает «мо-
ре музыки», где причудливо переплелись образы серьезного 

и развлекательного искусства разных эпох, стран, композитор-
ских направлений. Ориентиры в этом безграничном музыкаль-
ном пространстве закладываются не только воспитателями-

учителями или родителями, но и средствами музыкальной ком-
муникации. Не секрет, что продукция музыкальной индустрии 

с ее феерической красочностью, праздничностью, «выставлен-
ной напоказ», а подчас и вызывающей агрессивностью способна 



 

151 

заглушить доверительный и требующий почтительного внима-
ния голос классики. Стремительно ворвавшись в мировой куль-
турный процесс в последнее десятилетие ушедшего XX века, мы 
приобрели «всеядность» в поглощении любых поп-новаций, не 
позаботившись об охране собственных национальных традиций. 

Духовное возрождение России… Сегодня об этом много 
говорят. Но эти слова не станут пустой декларацией лишь тогда, 
когда «возрождение» придет в школу в виде истории родной 
страны, очищенной от цензурных измышлений, словесности, 
заговорившей в полный голос языком не политики, а искусства, 
живописи, иконописный слой которой не будет «изъят» из кон-
текста православной веры. И, конечно же, образов русской му-
зыки, быть может полнее и ярче других видов искусства запе-
чатлевшей загадочную русскую душу, которую и « умом не по-
нять», и «аршином общим не измерить». 



 

152 

Христианство как культурно-исторический выбор Руси 

 

Картошкина К., 
студентка 1 курса ГПК 

 

В средневековой Европе после падения Рима под натис-
ком германских племён начался период варварства и великого 
переселения народов, волной прокатившейся по всей террито-
рии бывшей Римской империи. Своеобразный «культурный ва-
куум», образовавшийся после гибели античной культуры, стал 
заполняться с помощью христианства. Носителем идеи единого 
христианского мира раннего средневековья стала Византия. Это 
было государство, созданное по критериям собственного само-
сознания. Главными критериями самосознания Византии высту-
пали: правильно славящая Бога (православная) вера; высокий 
уровень цивилизации; преемственность по отношению к Риму, 
понимаемому варварами как синоним порядка и организации 

в вопросах жизни и веры. 
Выбор веры для Руси имел принципиальное значение. 

Единое государство не могло быть создано без определения 
единого духовного пространства. Византийское православие 
привлекало князя Владимира не только по политическим сооб-
ражениям. Мерилом истинности веры русские послы объявляют 
красоту, в Византийской литургии они увидели нечто созвучное 
представлениям славян-язычников об окружающем их мире. 
Страх, порождаемый стихией и всесилием природы, веками 
воспитывал у жителей Восточноевропейской равнины пассивно-

созерцательное, фаталистическое отношение к миру. Борьба 

с природой требовала коллективных усилий людей. Страх перед 
космическими стихиями, но в то же время уважение к ним, пе-
реходящее в удивление и восхищение красотой и гармонией 
природы, делали близким и понятным обряд византийской веры. 

Понимание на Руси вызвали такие черты православия, как 
созерцание и духовное подвижничество, которое понималось 
как аскеза (отказ от радостей земных во имя постижения Бога). 
Соборность предполагала единодушное участие верующих 



 

153 

в жизни мирской и церковной, коллективное жизнетворчество 

и коллективное спасение. Русь наследовала от Византии и идеал 
христианской святости, приняв из него те черты, которые впо-
следствии стали неотъемлемой частью русской души. Первые 
русские святые являют пример христианского поведения, 
наиболее характерный для русской традиции. Князья Борис 

и Глеб, первые чудотворцы Древней Руси, не совершают герои-
ческого подвига во имя веры. Их сила в слабости, они кроткие 
страдальцы, страстотерпцы, неповинные жертвы грешного ми-
ра, они учат страдать, терпеть и не противиться злу. 

Византийское православие на русской почве создавало 
основу для живого взаимодействия с язычеством. Верования и 
суеверия языческого мира оказались живучими и в христиан-
ском пространстве культуры Древней Руси. Однако довольно 
мирное вхождение христианства в жизнь народа (в историче-
ских источниках не встречаются сведения о массовом насилии) 
не вызвало враждебного отношения церкви к языческим обря-
дам и верованиям. Христианство выполняло роль мифообразу-
ющей структуры для русской культуры. В устном народном 
творчестве развиваются образы знаменитых былинных героев: 
Ильи Муромца, Добрыни Никитича, Алёши Поповича. Они ста-
новятся носителями преобразующего начала Русской земли на 
основе христианских ценностей, защитниками православной 
Руси. Сказочный богатырь в минуту бессилия перед злыми 
волшебными силами прибегает к молитве, демонстрирует явное 
приближение к идеалу христианского смирения.Христианский 
облик приобретают многие языческие боги. Велес, покровитель 
скота и богатства, совмещается в сознании славян с христиан-
ским святым Власием. Илья Пророк вбирает в себя черты 

и функции громовержца Перуна. Диалог православия и языче-
ства проявился и в понимании идеала воинского поведения: вы-
носливость, мужество и благородство, простота и трудолюбие. 

Важнейшим событием после крещения Руси стало разви-
тие единой письменности. Письменная культура распространя-
лась на Руси при помощи монастырей. Они возникли в то время, 
когда в самой Византии нравственный и идейный уровень мо-



 

154 

нашества сильно изменился. Монахи Киево-Печерского мона-
стыря пытаются возродить на русской почве традицию уже за-
бытого в Византии строгого монастырского устава. Тем самым 
они брали на себя смелость доказать, что сумеют сами разо-
браться в делах веры и не очень рассчитывают на учителей, ко-
торые не могут строго осуществлять заветы христианства. 

Диалог с Византией способствовал не только обретению 
духовного идеала. Он изменил условия для культурного творче-
ства. Доминантой творчества становится православие, единой 
темой – духовность русского человека, основополагающие хри-
стианские ценности – любовь к ближнему и милосердие, спо-
собность нести страдания и жертвы во имя веры, соборность и 
смирение. Среди этих ценностей одно из главных мест занимает 
постижение Бога как абсолютной мудрости и абсолютной кра-
соты. Принятие христианства из рук Византии стало своеобраз-
ным культурным переворотом для Руси. Д.С. Лихачёв писал: 
«Сама по себе культура не знает начальной даты, как не знают 
точной начальной даты и сами народы, племена, поселения. Все 
юбилейные начальные даты этого рода обычно условны. Но ес-
ли говорить об условной дате начала русской культуры, то я, по 
своему разумению, считал бы самой обоснованной 988 год». 
Древнерусская культура начинает мыслить новыми категориями 
и ценностями. На этом культурном основании завершается ста-
новление этнического и исторического самосознания Руси 

и русского народа. Христианство сформировало ценностно-

смысловое поле древнерусской культуры. Она обрела единое 
пространство и единый язык.  

 
Используемая литература: 

1. Соколова М.В. Мировая культура и искусство. 
2. Рапацкая Л.А. История художественной культуры России от 

древних времен до конца XX в. 

3. Зезина М.Р., Кошман Л.В., Шульгин В.С. История Русской 
культуры. 

4. Кортови Г.М. Русская культура на пороге новой эпохи XVII в. 

5. Балакина Т.И. Мировая художественная культура, Россия IX–
XI веках. 



 

155 

Социальные представления студенческой молодежи 

с разным уровнем религиозности о любви 

 

Яковлева И.А., 
студентка 1 курса СФ РГУТиС 

 

В истории философии понятие «любовь» занимало видное 
место в различных системах. Для древнегреческого мыслителя 
Платона любовь – демоническое (связывающее земной мир 

с божественным) стремление конечного существа к совершен-
ной полноте бытия и вытекающее отсюда «творчество в красо-
те». У Аристотеля понятие любви скорее плотское, он относит 
любовь к одной из первичных энергий человеческого тела. 
В средние века любовь была предметом религиозной мистики, 
с одной стороны, и особого рода поэзии – с другой. В поэзии 
Омара Хайяма и Алишера Навои любовь в духе суфийской тра-
диции отождествляется с вином. Вино, наливаемое в сосуд, то 
есть в бренную человеческую оболочку, наполняет людей ду-
ховной составляющей, диалектически вводя понятие любви 

к Богу. Тем не менее, существование Бога само по себе не явля-
лось у них обязательной атрибутикой. В эпоху барокко Спиноза 

отождествлял любовь с абсолютным познанием и утверждал, 
что философствовать есть не что иное, как любить Бога. В XX 

веке взаимосвязь между любовью и сексуальностью легла в ос-
нову работ Зигмунда Фрейда. Любовь, по Фрейду, – иррацио-
нальное понятие, из которого исключено духовное начало. Лю-
бовь в теории сублимации, разработанной Фрейдом, низводится 
к первобытной сексуальности, являющейся одним из основных 
стимулов развития человека. 

Богословы и священники рассуждают о любви как о выс-
шей премудрости, главном предназначении человека. Христиан-
ство же утверждает, что человек может при правильной христи-
анской жизни достичь такого состояния, когда любовь стано-
вится свойством души.  

Проблема любви всегда была актуальной для молодежи. 
Однако социальные представления об этом чувстве самые раз-

http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D0%BB%D0%B0%D1%82%D0%BE%D0%BD
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%90%D1%80%D0%B8%D1%81%D1%82%D0%BE%D1%82%D0%B5%D0%BB%D1%8C
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D1%80%D0%B5%D0%B4%D0%BD%D0%B8%D0%B5_%D0%B2%D0%B5%D0%BA%D0%B0
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9E%D0%BC%D0%B0%D1%80_%D0%A5%D0%B0%D0%B9%D1%8F%D0%BC
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%90%D0%BB%D0%B8%D1%88%D0%B5%D1%80_%D0%9D%D0%B0%D0%B2%D0%BE%D0%B8
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%92%D0%B8%D0%BD%D0%BE
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%94%D0%B8%D0%B0%D0%BB%D0%B5%D0%BA%D1%82%D0%B8%D0%BA%D0%B0
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%91%D0%B0%D1%80%D0%BE%D0%BA%D0%BA%D0%BE
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D0%BF%D0%B8%D0%BD%D0%BE%D0%B7%D0%B0
http://ru.wikipedia.org/wiki/XX_%D0%B2%D0%B5%D0%BA
http://ru.wikipedia.org/wiki/XX_%D0%B2%D0%B5%D0%BA
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D0%B5%D0%BA%D1%81%D1%83%D0%B0%D0%BB%D1%8C%D0%BD%D0%BE%D1%81%D1%82%D1%8C
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%97%D0%B8%D0%B3%D0%BC%D1%83%D0%BD%D0%B4_%D0%A4%D1%80%D0%B5%D0%B9%D0%B4
http://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D1%83%D0%B1%D0%BB%D0%B8%D0%BC%D0%B0%D1%86%D0%B8%D1%8F_(%D0%BF%D1%81%D0%B8%D1%85%D0%BE%D0%BB%D0%BE%D0%B3%D0%B8%D1%8F)


 

156 

ные. Вслед за французским социологом, психологом Сержем 
Московичи, одним из авторов теории социальных представле-
ний [4], под социальными представлениями в статье будем по-
нимать знания, которые возникли в повседневной коммуника-
ции и имеют соответствующую структуру. Множество работ, 
в которых рассматривается феномен любви, подтверждает акту-
альность выбранной темы иссследования. Философская трак-
товка феномена любви раскрывается в диссертационном иссле-
довании С.В. Омарбековой [5], психолингвистический анализ 
проводится в диссертации Л.Э. Кузнецовой [3], социальная при-
рода любви, особенности образцов классической и романтиче-
ской любви, определённые социокультурными  условиями, 
представлены в работе С.В. Климовой [2]. Особо хотелось бы 
отметить исследование Е.В. Вараксиной, тема ее диссертации – 

«Трансформация представлений о смысле любви в процессе 
жизнеосуществления человека» [1].  

Цель  исследования – рассмотреть социальные представ-
ления (далее СП) студентов с разным уровнем религиозности 

о любви. 
Гипотеза исследования: уровень религиозности связан 

с социальными представлениями молодежи о любви. 
В исследовании принимали участие студенты 1-го курса 

ФГБОУ ВПО «Российский государственный университет ту-
ризма и сервиса» в г. Смоленске. Возраст – 17–20 лет, средний 
возраст – 18 лет. Всего – 28 человек.  

В качестве методов исследования были применены анке-
тирование и тестирование. На первом этапе исследования сту-
дентам была предложена анкета «Отношение к религии». Анке-
та полуоткрытого типа включала 5 вопросов, выявляющих от-
ношение к Богу, вероисповедание, соблюдение религиозных 
традиций и отношение к суевериям. Анкета была направлена на 
распределение респондентов по уровню религиозности. 

Далее для выявления содержания СП студенческой моло-
дежи о любви был использован ассоциативный тест. Респонден-
там было предложено произвести 5 ассоциаций на слово-стимул 
– «любовь». 



 

157 

Анализ данных, полученных в ходе проведенного анкети-
рования, показал, что 61% (17 чел.) опрошенных верят в суще-
ствование Бога, по вероисповеданию они относят себя к право-
славным. Однако из всех опрошенных только один человек ука-
зывает, что соблюдает религиозные традиции (молитва, пост 

и т.д.), посещает церковь, 29% (8 чел.) не посещают церковь, 
а другие 29% (8 чел.) бывают в храме редко. Все опрошенные 
склонны верить в приметы, только 14% (4 чел.) не верят. Таким 
образом можно сделать следующий вывод, что среди опрошен-
ных нельзя выделить категорию истинно верующих, т.к. отно-
шение к вере весьма поверхностное, сводится только к призна-
нию существования Бога и периодическому посещению бого-
служений, время от времени соблюдению религиозных тради-
ций. 

Иногда верят в Бога 25% (7 чел.), что связано с удовлетво-
рением потребности в безопасности (например, когда случается 
несчастье). Эта категория лиц по необходимости посещает цер-
ковь и, в целом, не отличается от той, которая относит себя к 
верующим в Бога. Атеистами себя считают 11% (3 чел.) опро-
шенных. Они не ходят в церковь и не соблюдают религиозные 
традиции, иногда верят в приметы, т.е. суеверны. Из числа 
опрошенных всего один человек не верит в Бога, но предпочи-
тает верить в карму. Этот человек ходит в церковь с целью экс-
курсий, не соблюдает религиозных традиций, суеверен. 

Таким образом, условно, образовалось две группы ре-
спондентов с разным уровнем религиозности: группа №1 – «Ве-
рящие в существование Бога» (в эту группу объединены люди, 
которые относят себя к верующим в Бога); группа №2 – «Атеи-
сты». 

Проведенный ассоциативный тест помог выявить содер-
жание социальных представлений студентов о любви. Получен-
ные данные были объединены в следующие категории: катего-
рия №1 – чувство к противоположному полу (чувство, привя-
занность, преданность); категория №2 – экзистенциальные по-
нятия (счастье, жизнь, мир); категория №3 – семья (создание 
семьи). 



 

158 

В группе № 1 (условно верующих) первое место занимает 
категория №1. На втором месте категория № 2 и на третьем ме-
сте категория № 3. У атеистов также занимает первое место – 

«чувство к противоположному полу» (категория № 1), а на вто-
ром – «семья» (категория № 3). У группы № 2 (атеистов) вообще 
не было обнаружено категории № 2 (экзистенциальные поня-
тия). Следует пояснить, почему в двух группах на первом месте 
стоит категория № 1 – «чувство к противоположному полу». 
Участники нашего исследования находятся в юношеском воз-
расте. Юношеский возраст – стадия онтогенетического развития 
между подростковым возрастом и взрослостью. У юношей этот 
временной интервал охватывает 17–21 год, у девушек – 16–20 

лет [6]. Естественно, что любовь для них будет являться чув-
ством, преданностью, привязанностью к противоположному по-
лу. Из результатов ассоциативного теста видно, что в социаль-
ном представлении респондентов о любви не было религиозной 
лексики. Следовательно, нет религиозного компонента в созна-
нии молодежи.  

Таким образом, проведенное исследование позволяет сде-
лать выводы о том, что среди опрошенных нет лиц с выражен-
ным уровнем религиозности, в связи с чем в содержании соци-
ального представления о любви отсутствует религиозное напол-
нение. На социальное представление о любви больше оказывают 
влияние возрастные особенности. Эта проблема заслуживает 
дальнейшего изучения.  

 

Литература 

 

1. Вараксина Е.В. Трансформация представлений о смыс-
ле любви в процессе жизнеосуществления человека: дис. на со-
иск. канд. псх. наук / Е.В. Вараксина.  Барнаул, 2008.  285 с.  

2. Климова С.В. Социальный феномен любви / С.В. Кли-
мова.  Режим доступа: www.isras.ru/files/File/Socis/2009–
09/Klimova.pdf. Дата обращения: 16.04.2012. 

3. Кузнецова, Л.Э. Любовь как лингвокультурный эмоци-
ональный концепт: ассоциативный и тендерный аспекты: дис. на 

http://www.isras.ru/files/File/Socis/2009-09/Klimova.pdf
http://www.isras.ru/files/File/Socis/2009-09/Klimova.pdf


 

159 

соиск. канд. филол. наук / Л.Э. Кузнецова. – Краснодар, 2005. – 

206 с. 
4. Московичи, С. От коллективных представлений – к со-

циальным / С. Московичи // Вопросы социологии. – 1992. – Т. 1. 
– № 2. – С. 83-97.  

5. Омарбекова С.В. Любовь как экзистенциал человече-
ского бытия: дис. на соиск. канд. филос. наук / С.В. Омарбекова. 
 Нижневартовск, 2009.  129 с.  

6. Психологический словарь / сост. Психологического ин-
ститута им. Л.Г. Щукиной.  Режим доступа: 
http://psi.webzone.ru/ Дата обращения: 17.04.2012. 

 



 

160 

Содержание 
 

 

 
Алиева Э.С., Овчинникова Е.В. 
Поиск земного рая в повести Н.В. Гоголя 

«Старосветские помещики»)             3 

 

Павлюченков А.В. 
Основные мотивы курения современной молодежи          5 

 

Котовский А.В. 
Живая история войны: письма солдат 

Великой Отечественной войны             9 

 

Кулаков В. 
Древнерусская святость, святые земли Смоленской. 
Меркурий Смоленский            16 

 

Алиева Э.С., Овчинникова Е.В. 
Поиск земного рая в повести Н.В. Гоголя 

«Старосветские помещики»           19 

 

Коптеева К. 
Православие и молодежная субкультура         22 

 

Басаревская Ю.В. 
Православные храмы Починковского района 

Смоленской области и их значение 

Для возрождение духовности          27 

 

Дейнега Ю.А., Зорченкова Л.В. 
Не стоит земля без праведника. Ярцевский батюшка – 

Отец Вадим (Малиновский)          31 

 

Понасенкова М., Троянова К. 
Приобщение ребенка к духовной культуре России 

в творчестве И.С. Шмелева          35 

 

 



 

161 

Понасенкова М., Троянова К. 
Приобщение ребенка к духовной культуре России 

в творчестве И.С. Шмелева          38 

 

Кудрявцева Е.С. 
Проблемы репродуктивного здоровья         41 

 

Судакова К. 
Нравственность и проблемы репродуктивного 

здоровья молодежи           43 

 

Анисимов Н.А. 
Рождественнские встречи на демидовской земле        46 

 

Черепнева В.В. 
Роль образа неба в русской литературе         49 

 

Замоткин П.Э. 
Роль Русской Православной Церкви 

в Отечественной войне 1812 года         55 

 

Розыев А. 
Роль Русской Православной Церкви в переломные моменты 

российской истории (иконы – защитницы Отечества)       58 

 

Костиков И.А. 
Духовно-нравственные проблемы распространения 

наркомании, алкоголизма и курения         61 

 

Бушуева Л. 
Русская Православная Церковь в Отечественной войне 

1812 года            64 

 

Рудакова Д.А. 
Антислово – нравственная чума нашего времени 

(по материалам 21 века)           68 

 

Савченко В.П. 
Спасо-Богородицкий монастырь: его роль 

в сохранении памяти о войне 1812 года         74 



 

162 

Никитин А.В. 
Древнерусская святость, святые земли Смоленской, 
новомученики и исповедники России. 
Святой мученик Меркурий, чудотворец Смоленский       77 

 

Ерошенков А.П. 
Древнерусская святость, святые земли Смоленской, 
Новомученики и исповедники России. Святые князья – 

Страстостерпцы Борис и Глеб          81 

 

Сенин Ф.В. 
Христианство и наука           84 

 

Котелкина И.С. 
Дети без родителей – общенациональная проблема       87 

 

Титов Н.М. 
Роль Русской  Православной Церкви в войне 1812 года       90 

 

Степанова М. 
Забытые герои обороны Смоленска 1609–1611 гг. 
Архиепископ Сергей           96 

 

Григорьева О.В., Мазурина В.С. 
Православие и молодежные субкультуры         99 

 

Гончарова О.Н. 
Духовные корни русской литературы       105 

 

Лебедев А., Демин А., Дмитриева Е. 
«Малый город духом силен, святым именем он защищен…»    109 

 

Трофимова А.В. 
Врачебная деятельность Альберта Швейцера      112 

 

Щербаков А.В. 
Соотношение науки и веры        115 

 

Фотиева Г.А. 
Вопросы ювенальной юстиции        118 



 

163 

Лямкин С.О. 
Христианство и наука         121 

 

Никифорцева Е.С. 
Физическое и духовное здоровье как факторы 

жизненного развития человека        123 

 

Козлова Д. 
Подростковый суицид         133 

 

Бочаров Д., Иванов А.  
Роль Русской Православной Церкви в войне 1812 года     137 

 

Фомченков В.С. 
Материальные и духовные потребности современной 

личности как части глобального сообщества      141 

 

Шаклин М.А., Кутузов Д.А. 
Становление личности: внешние проявления 

внутреннего выбора         144 

 

Гришутина Ю.А. 
Музыкальная культура и духовно-нравственное 

просвещение школьников        147 

 

Картошкина К. 
Христианство как культурно-исторический выбор Руси     152 

 

Яковлева И.А. 
Социальные представления студенческой молодежи 

С разным уровнем религиозности о любви      155 

 



 

164 

 

 

 

 

ШАГ В НАУКУ 

Духовная традиция земли Русской: 
культурно-исторический 

и религиозно-философский аспекты 

 

 

 

 

Подписано в печать                              Формат 60 х 84 1/16 

Усл. Печ. Л. 16,7. Печ. Л. 6,99             Тираж 100 экз. Зак. №0010 

 

 

 

 

 

Отпечатано в полном соответствии 

с представленными авторскими оригиналами 

в ГАУ ДПОС «СОИРО» 

214000, г.Смоленск, ул. Октябрьской революции, 20А 

 

 

 

 


